Mentalis, 2(4), 75-116, 2025.

CORPO-UNIVERSO E TERAPIA DE REPROCESSAMENTO GENERATIVO:
CAMINHOS PARA A INTEGRAGAO MULTIDIMENSIONAL DO SER
HUMANO

Roseli Paraguassu dos Santos
MAZA Assessoria Emocional/ Terapeuta TRG independente

Email para correspondéncia: contato.roseliparaguassu@gmail.com

RESUMO

Este artigo de revisdo propde uma leitura ampliada do ser humano como corpo-universo,
questionando visées fragmentadas que separam corpo, mente, emogao, energia e
espiritualidade. A partir de um dialogo transdisciplinar, o texto investiga de que modo a
Terapia de Reprocessamento Generativo (TRG) pode ser compreendida como
tecnologia terapéutica de integracao multidimensional dos corpos — fisico, etérico,
emocional, mental e espiritual. Metodologicamente, trata-se de uma revisdo narrativa,
de caracter tedrico-reflexivo, que articula contributos da neurociéncia afetiva, da
psicologia integrativa, das epistemologias do sensivel, das praticas energéticas e da
literatura recente sobre a TRG. O objetivo central é sintetizar e reinterpretar este
conjunto de saberes, oferecendo uma visao consolidada que permita compreender o
corpo como portal de acesso a consciéncia e a educagao emocional aplicada. O artigo
percorre as diferentes dimensdes do corpo, entendendo-as como campos interligados
de meméria, afeto, energia e significado, e, a partir dai, analisa a TRG e os seus cinco
protocolos como uma pratica que reorganiza memaorias emocionais, regula o sistema
nervoso, harmoniza o campo energético e favorece estados de presencga e sentido
existencial ampliado. Conclui-se que pensar a TRG como tecnologia de integragao
multidimensional dos corpos abre caminhos férteis para um modelo de cuidado em
saude que reconhece a pessoa como totalidade viva e em movimento. Ao mesmo
tempo, sublinha-se a necessidade de futuras investigacoes que aprofundem, explorem

empiricamente e expandam as hipoteses aqui delineadas.

Palavras-chave: corpo multidimensional; educagdo emocional; espiritualidade; saude

integral; consciéncia.

Santos, R. P. Corpo-universo e Terapia de Reprocessamento Generativo: Caminhos para a Integragdo
Multidimensional do Ser Humano. Mentalis, 2(4), 75-116, 2025.



Mentalis, 2(4), 75-116, 2025.

. INTRODUGAO

A compreensdo do ser humano — tal como tradicionalmente concebida pelas
ciéncias biomédicas — tem sido marcada por uma abordagem dualista que fragmenta
mente e corpo como instancias separadas. Contudo, importantes contribuicdes da
neurociéncia — que evidenciam a integragao entre emocéao e cognigdo (Damasio, 1994;
Immordino-Yang, 2015) — da psicossomatica, ao mostrar o impacto das experiéncias
emocionais precoces sobre a regulagdo do sistema nervoso (Van der Kolk, 2015;
Schore, 2019;) e da psicologia integrativa, que propde uma abordagem relacional e
experiencial do self (Fosha, 2000; Siegel,2009) — desafiam esse paradigma,
demonstrando que emogdes, pensamentos e estados fisioldgicos estdo profundamente

entrelagados e operam de forma integrada e dinamica.

Nesse contexto, expandem-se os estudos e praticas por abordagens
transdisciplinares que reconhecem o ser humano como um sistema complexo e
multidimensional, composto por diferentes camadas ou corpos — fisico, etérico,
emocional, mental e espiritual — em interacao reciproca (Wilber, 2000; Goswami, 2000;
Schlitz et al., 2007; Pristed, 2019). Embora tal perspetiva ainda ocupe lugar marginal nas
epistemologias convencionais, ela encontra sustentagdo crescente em areas como a
psicologia transpessoal, (Varelaetal.,2017), a epigenética comportamental
(Lipton, 2021), as terapias integrativas (Josipovic, 2020) e a investigacao internacional
sobre estados ampliados de consciéncia (Schlitz et al., 2007), abrindo espago para um

dialogo mais amplo entre ciéncia, subjetividade e espiritualidade.

Partindo do corpo como interface sensivel e viva entre a experiéncia interna e o
mundo externo, este artigo propde compreender a estrutura multidimensional do ser
como chave para o cuidado integral. Nesse horizonte, a educacdo emocional deixa de
ser concebida como mero conceito abstrato e passa a assumir o estatuto de pratica
concreta de autoconhecimento, autorregulagdo e reconexdo com a propria esséncia
interior (Gendlin, 1996; Pristed, 2019).

E precisamente nesse ponto que a Terapia de Reprocessamento Generativo
(TRG), criada por Jair Soares dos Santos e desenvolvida no Instituto Brasileiro de
Formacgéao de Terapeutas (IBFT), se torna central para esta discusséo. Estruturada em
cinco protocolos — cronolégico, somatico, tematico, futuro e de potencializagdo — a
TRG integra contributos da neurociéncia afetiva, da psicoterapia corporal e da psicologia
energética para reorganizar padrdes emocionais disfuncionais, reativar recursos

internos e facilitar processos de transformagéo profunda (Oliveira et al., 2024; Pereira

Santos, R. P. Corpo-universo e Terapia de Reprocessamento Generativo: Caminhos para a Integragdo
Multidimensional do Ser Humano. Mentalis, 2(4), 75-116, 2025.



Mentalis, 2(4), 75-116, 2025.

et al., 2024). Embora amplamente reconhecida pela sua eficacia no campo emocional,
a experiéncia clinica tem revelado que os seus efeitos ultrapassam essa camada,

sugerindo uma atuacao sobre diferentes niveis da experiéncia humana.

Assim, o presente artigo tem como finalidade explorar o corpo como portal de
acesso as multiplas dimensbées do ser, articulando a educacdo emocional, os
fundamentos da anatomia sutil e o contributo da TRG enquanto tecnologia terapéutica
capaz de favorecer processos de integragdo multidimensional. Nessa perspetiva, o
corpo é compreendido como um campo vivo — bioldégico, energético, simbdlico e
espiritual — onde se inscrevem movimentos de consciéncia, cura e transformacao.
(Wilber, 2000; Schlitz et al., 2007; Pristed, 2019).

Il. AS DIFERENTES DIMENSOES DO CORPO

1. 0 CORPO FiSICO COMO UNIVERSO SENSIVEL E SUAFUNDAMENTACAO
BIOQUIMICA

Ao longo da histéria do pensamento ocidental, o corpo foi frequentemente
reduzido a condicdo de maquina biolégica — um mero suporte da mente ou um
instrumento a ser disciplinado pela razdo. Essa visdo mecanicista, herdeira do
paradigma cartesiano, fragmentou o saber sobre o ser humano e promoveu a ciséo

entre corpo, emogao e consciéncia (Foucault, 1979; Capra, 1996).

Contudo, nas ultimas décadas, diversas correntes contemporaneas — tanto nas
ciéncias como nas praticas terapéuticas integrativas — vém resgatando uma visao mais
ampliada do corpo: ndo como objeto, mas como sujeito, presencga viva e dimensao
essencial da experiéncia humana. (Bittencourt & Setenta, 2005) afirmam que “corpo e
cultura estdo imbricados, uma vez que € no corpo que se organizam, em primeira

instancia, os processos que transformam a informagdo em comunicacao.”

Com base no conceito de corponectividade proposto por (Rengel, 2007), que
entende o] ser humano como unidade indissociavel de
corpo-mente-emogao-razdo-sensacao, este artigo parte da hipétese de que o corpo €,
em sua esséncia, um universo sensivel — um campo vivo de percepgao e expressao,
onde se entrelagam emog¢des, memodrias, pensamentos e fluxos energéticos, compondo

uma experiéncia humana integral e dinamica.

Santos, R. P. Corpo-universo e Terapia de Reprocessamento Generativo: Caminhos para a Integragdo
Multidimensional do Ser Humano. Mentalis, 2(4), 75-116, 2025.



Mentalis, 2(4), 75-116, 2025.

A partir dessa premissa, torna-se possivel refletir sobre a importadncia de
reconhecermo-nos sob a lente de uma mundividéncia holistica, na qual corpo e
consciéncia ndo sao entidades separadas, mas expressdes simultineas de uma mesma
realidade vibracional. Essa perspetiva ndo é apenas filosofica ou espiritual: trata-se de
uma imanéncia natural, onde o humano é parte ativa e integrada do universo que habita
(Varela etal., 2017; Lipton, 2021).

Na complexidade bioquimica da vida, o corpo é o espaco onde a experiéncia se
corporifica com mais intimidade. Nele, os processos neurosensoriais € emocionais se
entrelacam, traduzindo-se em células, sensagdes e movimentos sutis — uma interface
viva entre mente, emogao e realidade fisica (Damasio, 2004; Fogel, 2009). Silva (2020,

p. 24) traz reflexdes profundas que dialogam com a proposta deste trabalho:

O corpo é a propria cultura. O corpo é a propria natureza. O corpo € a conexao do
orum, céu, e aye, terra. O corpo é onde a danga acontece. Deixar as varias
definigbes do corpo serem provisorias e/ou em movimento nos permite perceber
que o corpo € conhecimento constante. Um sistema complexo de subjetividade,
de obijetividade, espiritualidade em atravessamentos reciprocos corpo e cultura,
manifestando suas histérias, memorias e suas capacidades de redimensionar

seus contextos.

Acrescenta-se que € através do corpo que nos expressamos no mundo — nele
habitam e se manifestam os nossos pensamentos, sentimentos, atitudes e modos de

ser. O corpo revela, mais do que representa, quem somos em esséncia (Gendlin, 1978).

Esse corpo que nos sustenta ndo apenas reage ao ambiente: ele sente-o,
interpreta-o e traduz-o em linguagem prépria — por vezes silenciosa, por vezes
sintomatica, mas sempre dotada de significado (Levine,1997; vanderKolk, 2014).

Silva (2020, p. 32) reforca esse ponto ao afirmar:

A relagdo com o mundo, conexdo com a natureza € principio da vida. Eles agem
juntos, uma noc¢do de constante, constru¢des que movimentam a vida. A
ancestralidade e a natureza esbogam o corpo conectado no fato de existir, em

relagdo a diversidade que é parte de construgao do corpo que sente o0 mundo. O

Santos, R. P. Corpo-universo e Terapia de Reprocessamento Generativo: Caminhos para a Integragdo
Multidimensional do Ser Humano. Mentalis, 2(4), 75-116, 2025.



Mentalis, 2(4), 75-116, 2025.

corpo danga, entrelaga-se em acdes, jungdo para manter-se vivo. As forcas da

natureza precisam ser conectadas para que tenham vida.

A ciéncia contemporanea, especialmente nas areas da neurociéncia afetiva,
neuroplasticidade e psicossomatica, aponta que experiéncias emocionais sao
registadas no corpo por meio de circuitos neurais, padrdes musculares, alteracdes
hormonais e respostas comportamentais (Levine, 1997;  Damasio, 2004;
van der Kolk, 2015). Nessa perspetiva, o corpo pode ser compreendido como um
sistema de memoria implicita — uma “memodria viva” — que armazena n&o apenas

eventos, mas estruturas afetivas profundas (Fogel, 2009; Siegel, 2010).

Essa concecao encontra ainda ressonancia em saberes ancestrais e praticas
espirituais como o Yoga, a Medicina Tradicional Chinesa, o Xamanismo, o Healing e as
terapias vibracionais, nas quais o corpo € reconhecido como expressao direta da alma
(Steiner, 2006; Pristed, 2019).

Ao compreendermos 0 corpo como um universo vivo e integrado, abrimos espago
para uma nova consciéncia sobre o cuidar, o educar e o curar — nao apenas como
praticas externas, mas como movimentos internos de reconexao com a totalidade que

SOMOS.

O corpo fisico, enquanto expressao concreta da existéncia humana, € formado por
estruturas moleculares organizadas em sistemas complexos e interdependentes.
Hidrogénio (H), carbono (C), azoto/nitrogénio (N) e oxigénio (O) sao os quatro elementos
quimicos que compdem aproximadamente 96% da massa do corpo humano (Alberts et
al., 2010). Esses atomos formam moléculas organicas fundamentais — como proteinas,
lipidos, hidratos de carbono e acidos nucleicos — que sustentam a vida celular e os

processos fisiologicos.

Do ponto de vista simbdlico, esses quatro elementos quimicos guardam relagao
direta com os quatro elementos arquetipicos da natureza — agua, terra, fogo e ar —
presentes em diversas tradigoes filosoficas, espirituais, religiosas e terapéuticas (Jung,
1964; Capra, 1996; Wilber, 2000). A agua, simbolo das emocgbes e da fluidez,
corresponde ao hidrogénio e ao oxigénio; a terra, simbolo da estabilidade e da matéria,
corresponde ao carbono; o ar, relacionado ao movimento e a respiragcao, também se

associa ao oxigénio e ao azoto; e o fogo, principio da energia e da transformacao,

Santos, R. P. Corpo-universo e Terapia de Reprocessamento Generativo: Caminhos para a Integragdo
Multidimensional do Ser Humano. Mentalis, 2(4), 75-116, 2025.



Mentalis, 2(4), 75-116, 2025.

manifesta-se nos processos metabdlicos e bioenergéticos que ocorrem no corpo

humano.

Essa correlacdo ndo é meramente metaférica. Ela aponta para uma visao
integrativa, onde a biologia molecular e a sabedoria ancestral dialogam, revelando o
corpo como sintese da natureza em movimento — uma perspetiva ja explorada por
diversos autores (Capra, 1996; Goswami, 2000; Wilber, 2000), constituido pelos
mesmos elementos que formam rios, montanhas, florestas e estrelas. Tal compreensao
reforca a ideia de que somos natureza — talvez a parte mais dissociada dela na cultura
contemporanea, mas ainda assim profundamente enraizada nos seus ciclos, ritmos e

substancias.

O corpo fisico humano é, portanto, um sistema dindmico e altamente organizado:
atomos ligam-se formando moléculas — moléculas agrupam-se formando células —
células organizam-se em tecidos — tecidos estruturam os 6rgdos — o0s 0Orgaos
compdem sistemas — e 0s sistemas integram o organismo como um todo. Essa cadeia
de inter-relagdes revela uma estrutura de complexidade crescente, mas também uma
interdependéncia absoluta entre as partes, caracteristica tipica dos sistemas vivos
(Capra, 1996).

Cada célula do corpo carrega a memoria da totalidade. A composigéo atémica que
forma os 0ssos, 0 sangue e o0s neurénios € a mesma que forma os elementos da crosta
terrestre e da atmosfera. Do ponto de vista da fisica moderna, ndo ha separagao
absoluta entre matéria e energia — tudo vibra em determinada frequéncia, e essa
vibracao organiza a matéria que chamamos corpo (Capra, 1996; Goswami, 2000). Isso
convida-nos a considerar que, mesmo na sua densidade aparente, o corpo € também

um campo de energia condensada e inteligéncia bioldgica.

Atabela periddica, que organiza os elementos conhecidos da matéria, mostra que
as diferencas entre os materiais do universo derivam do numero de protdes e neutroes
nos atomos que os compdem. Esse principio, aparentemente técnico, revela uma chave
essencial: a complexidade do mundo material nasce de variagbes quantitativas em
estruturas basicas universais. Somos feitos do mesmo p6 estelar — uma ideia que a
astrofisica moderna reforga (Tyson, 2017) e que também encontra eco em visdes

integrativas do cosmos e do ser humano (Capra, 1996; Wilber, 2000).

Dessa forma, compreender o corpo fisico € compreender a vida na sua dimensao

biolégica, energética e simbdlica. O corpo é, ao mesmo tempo, um campo de forgas

Santos, R. P. Corpo-universo e Terapia de Reprocessamento Generativo: Caminhos para a Integragdo
Multidimensional do Ser Humano. Mentalis, 2(4), 75-116, 2025.



Mentalis, 2(4), 75-116, 2025.

bioquimicas e um templo sensivel, onde os elementos da natureza se reunem para

sustentar a experiéncia humana.

Assim, compreender o corpo fisico € reconhecer que a vida material e a vida
espiritual sdo expressdes de uma mesma energia vital — principio que nos conduz a
dimensao etérica, onde essa forca se manifesta como matriz da consciéncia e da
vitalidade humana. Como expressa a tradicao bantu no conceito de “Nkisi — forcas da
natureza” (Santos, 2008), o corpo pode ser visto como um “templo de forgas vivas”, onde
a matéria é habitada pelo espirito, e a forma serve como instrumento da consciéncia.
Essa imagem reforga a nogao de que o corpo ndo é apenas um objeto biolégico, mas
também um portal vivo entre o visivel e o invisivel, o fisico e o espiritual, o terreno e o

cosmico.

2. 0 CORPO ETERICO COMO MATRIZ VITAL

A tradicao cientifica moderna, estruturada sobre métodos empiricos e evidéncias
materiais, ainda ndo reconhece oficialmente a existéncia do corpo etérico como entidade
mensuravel. No entanto, diversos campos do saber — como o Ayurveda, a Medicina
Tradicional Chinesa, a Antroposofia, o Espiritismo e abordagens contemporaneas de
fisica quantica — oferecem perspectivas complementares, nas quais esse corpo sutil &
compreendido como uma dimensao organizadora da vida, uma matriz energética e
vibracional que sustenta, vitaliza e conecta o corpo fisico aos campos mais sutis da
consciéncia (Ubaldi, 1996; Chopra, 2001; Powell, 2002; Steiner, 2006).

Conhecido também como “corpo vital” ou “duplo etérico”, o corpo etérico atua
como uma ponte dindmica entre o visivel e o invisivel, o biolégico e o energético, sendo
responsavel pela distribuicao do fluido vital — energia organizadora da vida — por todo
o organismo. Na Antroposofia, Rudolf Steiner descreve essa estrutura como a base dos
processos de crescimento, regeneragdo e coesao funcional do corpo fisico (Steiner,
2006). Na Ayurveda, ele é associado ao elemento Akasha (éter), o mais sutil dos cinco

elementos, relacionado ao espago, ao som e a vibragao primordial (Lad, 2001).

A pesquisadora lIsis Pristed (2019), ao propor uma anatomia energética em sua
obra Caminhos entre o invisivel e o visivel, expde que o corpo etérico surge antes
mesmo da formagéo fisica do embrido, na fase da concepgéo, mantendo-se interligado
ao corpo fisico até a morte. Segundo ela, esse corpo sutil abriga uma vasta rede de
centros e canais energéticos: sete chakras principais, 21 chakras secundarios, cerca de

Santos, R. P. Corpo-universo e Terapia de Reprocessamento Generativo: Caminhos para a Integragdo
Multidimensional do Ser Humano. Mentalis, 2(4), 75-116, 2025.



Mentalis, 2(4), 75-116, 2025.

50 pontos de emisséo e recepcdo, além de oito correntes etéricas. Essa rede funciona
como um sistema de comunicagdo entre a consciéncia e os multiplos niveis da
existéncia, canalizando energia e informacao entre o mundo visivel e os campos néo

fisicos.

Do ponto de vista espiritualista, autores como Pietro Ubaldi (1996) e André Luiz
(psicografado por Xavier, 2006) descrevem o corpo etérico como elo entre o espirito e
a matéria, constituido por uma substancia sutil denominada fluido cosmico universal —

matéria-prima da criagao, de onde se originam todas as formas vivas.

E no corpo etérico que se assenta a sensibilidade fluidica, permitindo ao ser
humano captar impressdes do ambiente, das pessoas e das dimensdes invisiveis que
o rodeiam (Ubaldi, 1996)

Essa compreensao conecta-se a nogao de interdependéncia vibracional, presente
em diferentes sabedorias ancestrais, abordagens integrativas e, mais recentemente, em
interpretagdes da fisica quantica, que reconhecem a energia como base fundamental
da realidade (Capra, 1996; Goswami, 2000; Chopra, 2001). A energia, em seu estado
mais puro, € vibragdo — movimento dindmico — e cada ser vibra em uma determinada
frequéncia, que define sua interagdo com o mundo e com os outros. Nessa légica, 1.
energia € a substancia fundamental do universo, 2. vibragao € o movimento da energia
em agao e 3. frequéncia é o padrao estavel dessa vibragao, que determina a qualidade

da nossa conexao com O universo.

O corpo etérico, portanto, € moldado por pensamentos, intengbes e emocgoes,
funcionando como um campo sensivel de registro e transmissdo energética. Cada
criacdo mental imprime uma marca vibracional nesse campo, afetando tanto a saude
qguanto o ambiente. Como afirma Jacobson Trovao (2020), “O pensamento € uma forca
moldadora: ele imprime no fluido césmico as marcas da nossa frequéncia interna,
deixando vestigios nos lugares por onde passamos € nas pessoas com quem nos

conectamos.”

A mente superior, nesse contexto, atua como um “QR Code energético”,
decodificando a vibracdo do ser e conectando-o as frequéncias correspondentes do
cosmos. Essa leitura é continua — por ela atraimos experiéncias e conexdes que

ressoam com nosso campo vibracional (Capra, 1996; Goswami, 2000).

A medicina integrativa e a neurociéncia contemporanea vém corroborando essas

visbes de forma crescente. Pesquisas sobre campos eletromagnéticos humanos e

Santos, R. P. Corpo-universo e Terapia de Reprocessamento Generativo: Caminhos para a Integragdo
Multidimensional do Ser Humano. Mentalis, 2(4), 75-116, 2025.



Mentalis, 2(4), 75-116, 2025.

interagbes psicoemocionais tém demonstrado que experiéncias afetivas e cognitivas
alteram o campo bioenergético, influenciando diretamente o funcionamento celular, os
padrées hormonais e os mecanismos de autorregulacdo do organismo (Capra, 1996;
Goswami, 2000; Chopra, 2001).

Diante disso, praticas como Reiki, Healing, meditagdo, dangaterapia, respiragéao
consciente e o toque terapéutico tém se mostrado eficazes para fortalecer, limpar e
harmonizar o corpo etérico — promovendo um realinhamento vibracional que favorece
a saude integral. (Capra, 1996; Goswami, 2000; Chopra, 2001; Pristed, 2019).

Ao reconhecermos o corpo etérico como uma matriz viva da consciéncia
encarnada — elo sutil entre mente, emogao e realidade fisica (Wilber, 2000; Steiner,
2006) — ampliamos a compreensao da saude para além da dimensao biolégica. A partir
dessa perspectiva, a cura nao se limita a auséncia de sintomas, mas manifesta-se como
um processo de realinhamento vibracional da totalidade do ser — visivel e invisivel,

fisico e energético, racional e intuitivo.

E é justamente por ser campo de registro e expressao dos afetos que o corpo
etérico se conecta diretamente ao corpo emocional, com o qual compartilha impressoes,
memorias e padroes de resposta. Assim, a proxima dimensdo do nosso estudo nos

convida a mergulhar nas paisagens do sentir: 0 corpo emocional.

3. 0 CORPO EMOCIONAL COMO CAMPO DE AFETOS E TRANSFORMACAO
INTERIOR

Se o corpo fisico manifesta a densidade da existéncia e o corpo etérico organiza
a vida em sua vibracao vital, € no corpo emocional que residem os afetos, as memaorias
emocionais e os padrdes relacionais que moldam nossa forma de estar no mundo
(Damasio, 2004; Siegel, 2010). Esta dimensao, profundamente subjetiva, é responsavel
por registrar e processar as experiéncias afetivas que atravessam a vida — sejam elas

agradaveis ou traumaticas.

O corpo emocional, também conhecido em algumas tradigdes como corpo astral,
funciona como um campo vibratil onde as emocgdes circulam, se acumulam e interagem
com os demais niveis da estrutura multidimensional do ser. Trata-se de um corpo em

constante movimento, sujeito as oscila¢des do desejo, do medo, da alegria, da raiva, da

Santos, R. P. Corpo-universo e Terapia de Reprocessamento Generativo: Caminhos para a Integragdo
Multidimensional do Ser Humano. Mentalis, 2(4), 75-116, 2025.



Mentalis, 2(4), 75-116, 2025.

culpa e de todos os matizes que compdem a vida emocional humana (Ubaldi, 1996;
Wilber, 2000; Steiner, 2006).

Essa camada sutil € moldada tanto por vivéncias imediatas quanto por memoérias
emocionais profundas — muitas vezes inconscientes — que se estruturam desde a
infancia ou até antes, como propdem abordagens transgeracionais e espirituais (Jung,
1988). A psicossomatica, a neurociéncia afetiva e a psicanalise ja demonstraram que
essas memorias nao apenas residem na mente, mas se expressam no corpo, formando
padroes de resposta que afetam a saude, os relacionamentos e a maneira como

interpretamos a realidade (Damasio, 2004; van der Kolk, 2015).

Nesse contexto, destaca-se também o Focusing, abordagem desenvolvida por
Eugene Gendlin (1978), que propde a escuta de um saber implicito no corpo — aquilo
que ele denominou felt sense, ou “sensagao sentida”. Trata-se de um processo de
atencgao gentil e progressiva ao campo interno, permitindo que emoc¢des nao totalmente
nomeadas ou compreendidas revelem seus significados por meio de uma linguagem
corporal subtil, pré-verbal e transformadora. Ao invés de interpretar ou controlar as
emocgdes, o Focusing convida a presenga com o que esta vivo no corpo, favorecendo
insights organicos e mudangas duradouras. Nesse sentido, o corpo emocional é
reconhecido ndo apenas como reativo, mas como um lugar de sabedoria silenciosa,
onde a consciéncia pode florescer por meio do acolhimento compassivo e da escuta

encarnada.

Como campo de interagdo entre o mundo interno e externo, o corpo emocional
tem papel fundamental na construgao da identidade, na forma como nos percebemos e
como nos vinculamos. Ele carrega nao apenas nossas emogdes pessoais, mas também
registros coletivos, familiares e culturais que influenciam nossa sensibilidade e
comportamento. “Nao somos apenas o que sentimos, mas também o que herdamos

sentir”, diria poeticamente a fenomenologia da emocéao (Merleau-Ponty, 1994).

Nessa perspectiva, o corpo emocional € também um territério de cura. A escuta
profunda das emocgoes, a reestruturacao de vivéncias traumaticas e o acolhimento das
proprias sombras emocionais sao caminhos possiveis para reintegrar partes
fragmentadas do ser. Abordagens terapéuticas como a TRG, o Focusing, a constelagcao
familiar, a terapia corporal, entre outras, reconhecem esse campo como essencial no
processo de transformacao psiquica e espiritual. Como afirma Gendlin (1996), em seu
trabalho sobre Focusing, as emog¢des carregam uma inteligéncia propria, que quando
escutada, conduz a insights organicos e mudangas duradouras.

Santos, R. P. Corpo-universo e Terapia de Reprocessamento Generativo: Caminhos para a Integragdo
Multidimensional do Ser Humano. Mentalis, 2(4), 75-116, 2025.



Mentalis, 2(4), 75-116, 2025.

Nesse sentido, o corpo emocional pode ser compreendido como um espago de
mediacao entre o sofrimento e a consciéncia — entre o que sentimos e o que podemos
curar (Fosha, 2000; Siegel, 2010).

Conforme as reflexdes acima e a luz de estudos contemporaneos que exploram a
interacdo entre emogao, corpo e energia (Fosha, 2000; Damasio, 2004; Siegel, 2010),
0 corpo emocional é entendido como um campo sensivel e permeavel as influéncias
externas — vibragcdes de ambientes, pessoas e acontecimentos. Assim, o cultivo da
presenca, da respiragao consciente e da auto-observagao emocional torna-se essencial
para manter esse campo limpo, nutrido e alinhado. As emocbes nao sdo “erros” do
sistema, mas mensagens vivas que revelam necessidades ndo atendidas, feridas nao

integradas ou desejos profundos da alma.

Como podemos perceber a partir dessa perspectiva integrativa, ampliar a
consciéncia sobre o corpo emocional implica reconhecer que nido somos apenas
reativos ao que nos acontece, mas cocriadores dos estados que habitamos (Wilber,
2000; Steiner, 2006). Essa compreensao convida a uma nova ética emocional — uma
ecologia interna que acolhe, transforma e liberta. Quando nos responsabilizamos pelas
nossas emogoes, recuperamos o poder de escolher como nos posicionar diante da vida,
rompendo com ciclos repetitivos de dor e cultivando estados de maior presencga,

compaixao e inteireza.

4. O CORPO MENTAL COMO DIMENSAO DE SINTESE E INTEGRAGCAO DA
CONSCIENCIA

A expressao do coracgao protege e reverbera infinitamente — Isis Pristed (2019, p. 54)

O corpo mental representa uma dimensao mais sutil e estruturante da anatomia
energética humana, responsavel pela organizagdo dos pensamentos, crengas, imagens
mentais e padrbes cognitivos que moldam a forma como percebemos e interpretamos
a realidade. Segundo Pristed (2019), trata-se de um campo vibracional que interage
simultaneamente com os conteudos emocionais do corpo astral e com niveis mais
elevados da consciéncia, incluindo a intuicdo, a visdo simbdlica e estados ampliados de
espiritualidade. Essa compreensao sugere que o corpo mental funciona como matriz de

coeréncia entre pensamento, emoc¢ao e consciéncia superior.

Santos, R. P. Corpo-universo e Terapia de Reprocessamento Generativo: Caminhos para a Integragdo
Multidimensional do Ser Humano. Mentalis, 2(4), 75-116, 2025.



Mentalis, 2(4), 75-116, 2025.

Isis Pristed (2019) descreve o corpo mental como um campo de circulagcdo
energética que se manifesta predominantemente ao redor da cabecga, irradiando-se
também para o plexo solar e o chakra cardiaco. A autora utiliza a metafora do “lago
espelhado” para representar o centro da cabeca — um espaco simbdlico onde se
refletem informagbes provenientes das multiplas dimensbes da consciéncia. Essa
imagem remete a integracao entre o pensamento l6gico, associado a glandula pituitaria,
e o0 pensamento intuitivo, relacionado a glandula pineal, revelando uma inteligéncia nao

dual que sintetiza razao e intuicdo num Unico movimento de consciéncia.

Do ponto de vista da neurociéncia contemporanea, essa visao encontra paralelos
em investigacoes sobre estados cerebrais associados a meditagdo, intuicdo e
criatividade. Pesquisas de Davidson et al., (2003) e Newberg & Waldman (2010)
evidenciam que praticas contemplativas promovem mudancas funcionais e estruturais
em areas como o cortex pré-frontal, o tdlamo e o sistema limbico, promovendo maior
autorregulacdo emocional e clareza cognitiva. Embora ainda pouco compreendida pela
ciéncia convencional, a glandula pineal tem sido associada, em tradi¢cdes espirituais, a
estados de percepcao ampliada — movimento interpretado por Dispenza (2017) como

parte de um processo de neuroplasticidade espiritual.

A glandula pineal, tradicionalmente entendida como o “terceiro olho”, é descrita
por Pristed (2019) como ponto de convergéncia entre as dimensdes visiveis e invisiveis
da consciéncia. Para a autora, a pineal funciona como antena sensivel a luz e as
frequéncias sutis, desempenhando papel integrador entre os hemisférios cerebrais e
facilitando a recepcao e decodificacdo de conteudos intuitivos. A energia desse centro
dialoga com o “lago de espelhos” da cabecga, onde razao e intuicdo se encontram para

formar uma visao ampliada da realidade.

No apice dessa estrutura energética encontra-se o chakra coronario, cuja
configuracao interna espelha as doze subdivisbes do coragdo. Esse centro conecta o
individuo a Fonte — principio superior de consciéncia — n&o para negar a experiéncia
terrena, mas para ilumina-la com sentido e orientagdo. Segundo Pristed (2019), essa
ligagdo com a Fonte é profundamente singular e ndo se submete a dogmas externos;

nasce do siléncio interior e da escuta da propria espiritualidade.

Na psicologia integrativa, especialmente nas tradicdes da Psicossintese
(Assagioli, 2008) e da Psicologia Transpessoal (Wilber, 2000), o corpo mental &
compreendido como dominio onde se constroem identidades, crengcas e imagens
internas que orientam comportamentos e significagdes. Trata-se de um campo dinamico

Santos, R. P. Corpo-universo e Terapia de Reprocessamento Generativo: Caminhos para a Integragdo
Multidimensional do Ser Humano. Mentalis, 2(4), 75-116, 2025.



Mentalis, 2(4), 75-116, 2025.

que organiza pensamentos, processa memorias e projeta possibilidades futuras. A
qualidade das imagens mentais e das crengas estruturadas nesse campo determina o
tom vibracional que se estende aos corpos emocionais e fisico, influenciando

diretamente a experiéncia vivida.

A fisica quantica, ao descrever a realidade como um conjunto de campos de
probabilidade, oferece pano de fundo conceitual que permite compreender o corpo
mental como espago de colapso de possibilidades: € na mente que interpretamos,
escolhemos e atribuimos significado. Para Goswami (2000), a consciéncia é a base da
existéncia, 0 que sugere que os padroes mentais moldam diretamente a experiéncia
vivida — argumento compativel com a ideia de que o corpo mental influencia o estado

vibracional do ser.

Pristed (2019) diferencia emo¢do — movimento energético repetitivo e denso,
frequentemente centrado no plexo solar — de sentimento, entendido como fluxo
vibracional sutil ligado ao crescimento e a expansao pelo coragdo. Essa distincao
reforga que o corpo mental ndo se opde ao sentir; quando alinhado, funciona como canal
de refinamento afetivo, transformando emocdes densas em compreensao, sabedoria e
presenca. O coragdo, nesse contexto, &€ descrito como base do “esqueleto mental”,
responsavel por transmutar energias densas que, apos refinadas, se expressam pela
garganta e sao discernidas pela glandula pineal. Essa visdo encontra ressonancia em
estudos do HeartMath Institute (McCraty et al., 2015b), que identificam o coragdo como
centro de inteligéncia que modula processos mentais, coeréncia fisioldgica e estados

emocionais.

Com base nas reflexdes acima, o corpo mental pode ser compreendido como
espaco de sintese das polaridades internas — onde a légica encontra a intuicdo, onde
o pensamento linear se entrelaga com a visdo simbdlica e onde o intelecto se abre ao
mistério. A saude dessa dimensdo depende da qualidade dos pensamentos que
cultivamos, da clareza das intengdes que orientam a consciéncia e da capacidade de

sustentar estados de siléncio, contemplacao e escuta interior.

A meditagdo, como sublinham Pristed (2019), Davidson et al., (2003) e Newberg
& Waldman (2010), é instrumento fundamental nesse processo. Para além de técnica,
ela representa retorno consciente a Fonte — esse centro luminoso de onde emana a
consciéncia. Meditar significa restaurar a integridade do corpo mental, sintonizando-o

com frequéncias elevadas de sabedoria, presenca e visao interior.

Santos, R. P. Corpo-universo e Terapia de Reprocessamento Generativo: Caminhos para a Integragdo
Multidimensional do Ser Humano. Mentalis, 2(4), 75-116, 2025.



Mentalis, 2(4), 75-116, 2025.

Assim, o corpo mental revela-se nao apenas como campo de pensamentos, mas
como ponte viva entre o visivel e o invisivel, entre 0 conhecido € o mistério. Ao
cuidarmos das imagens internas, das crengas que estruturamos e da qualidade da
energia mental que cultivamos, desencadeamos uma reorganizagdo vibracional
profunda — processo que impulsiona a jornada de autoconhecimento, a evolugédo do

ser e a expansao espiritual.

5. O CORPO ESPIRITUAL — INTEGRACAO COM A FONTE E O CAMPO
UNIFICADO DA CONSCIENCIA

A dimensao espiritual do ser humano constitui o campo mais sutil, abrangente e
silencioso da experiéncia existencial. Trata-se de uma instancia que transcende
crengas, filiacdes religiosas ou estruturas dogmaticas, manifestando-se como um
estado de presenca ampliada, alinhamento vibracional e integragdo com aquilo que
muitas tradicbes denominam Fonte. Nesta abordagem, espiritualidade € compreendida
como “a ressonancia do divino da Fonte e da natureza em n6s” (Pristed, 2019, p. 70),

uma inteligéncia amorosa e silenciosa que pulsa no intimo do ser (Wilber, 2000).

No corpo espiritual, a energia organiza-se ndo por estruturas densas, mas por
padrbes vibracionais que ressoam com o campo unificado da consciéncia. Pristed
(2019) descreve essa frequéncia subtil como uma identidade vibracional Unica —
percebida nos sistemas da aura, no sangue, nos 0ssos € nas células. Tal perspetiva
dialoga com autores como Goswami (2000), Laszlo (2004), Capra (2006), que afirmam
que a matéria, em ultima instancia, € energia em vibracao e informac¢ao em fluxo. Assim,
0 corpo espiritual atua como matriz organizadora dos corpos mais densos, orientando o

movimento vital segundo uma légica nédo linear e profundamente integrativa.

Na pratica terapéutica do healing, essa dimensao espiritual € acessada através
da escuta profunda, do siléncio e da meditagdo, num movimento de entrega a propria
esséncia. A meditagdo atua como instrumento de sintonia entre 0 campo energético do
individuo e a sua individualidade superior, facilitando a reintegragcdo de fragmentos
internos e o alinhamento com a Fonte (Pristed, 2019). Esta escuta sutil passa,
sobretudo, pelo centramento no chakra do coragdo — ponto de equilibrio das

polaridades humanas e portal da dimenséao espiritual.

Essas compreensdes encontram respaldo na neurociéncia contemplativa, que

demonstra como estados meditativos ativam circuitos cerebrais associados a

Santos, R. P. Corpo-universo e Terapia de Reprocessamento Generativo: Caminhos para a Integragdo
Multidimensional do Ser Humano. Mentalis, 2(4), 75-116, 2025.



Mentalis, 2(4), 75-116, 2025.

compaixao, ao bem-estar e ao sentido de unidade (Davidson & Begley, 2012; McCraty
et al., 2015a). Assim, o corpo espiritual ndo é apenas uma nogao metafisica, mas um
campo de influéncia bioenergética e psicoemocional que interage intensamente com os

demais corpos da estrutura humana.

Na visdo integrativa, a espiritualidade revela-se como fundamento da saude
ampliada. A relagdo com a Fonte, a centralidade do coracdo como eixo de equilibrio e o
contacto com a individualidade — instancia sutil situada acima da cabeca — constituem
pilares essenciais dessa dimensao (Pristed, 2019). Esses pilares ndo apenas sustentam
processos de cura profunda, como também orientam o ser humano a viver de forma
mais enraizada, sensivel e alinhada com o movimento intrinseco da propria existéncia
(Wilber, 2000; Assagioli, 2008).

Ao reconhecer que “a energia de cada um é soberana e deve seguir o movimento
intrinseco do ser, com as suas particularidades, a sua integridade e a sua autoridade
interna” (Pristed, 2019, p. 70), esta perspetiva convida a uma espiritualidade encarnada
— vivida no corpo, na relagéo, no cotidiano. Num mundo marcado por fragmentagao,
sobrecarga informacional e desconexao interior, a reconexao com o corpo espiritual

emerge como gesto fundamental de lembranca e cura.

A espiritualidade, nesse sentido, ndo € um fim, mas um campo de integracéo: une
o visivel e o invisivel, o fisico e o ndo fisico, 0 eu e 0 cosmos. E neste campo que ocorre
o verdadeiro salto quantico da consciéncia — reconhecer-se como parte de um universo
vivo, pulsante e interligado, onde cada ser vibra como uma nota singular que contribui
para a harmonia do todo. Assim, o corpo espiritual constitui-se como dimenséo central

na jornada de autoconhecimento, evolugdo do ser e expansao espiritual.

lll. TRG COMO TECNOLOGIA DE INTEGRAGAO MULTIDIMENSIONAL DOS
CORPOS

A TRG ¢é habitualmente compreendida como uma abordagem voltada a
reorganizagao emocional. Os estudos existentes descrevem sobretudo a sua atuagéo
sobre camadas profundas da memadria emocional e corporal, estruturada pelos cinco
protocolos — cronolégico, somatico, tematico, futuro e de potencializagdo — (Oliveira
et al., 2024; Pereira et al., 2024). A reflexdo desenvolvida neste artigo, porém, considera
que processos de reorganizagdo emocional frequentemente dialogam com camadas

fisicas, energéticas, cognitivas e espirituais do ser. Nesse horizonte, torna-se possivel

Santos, R. P. Corpo-universo e Terapia de Reprocessamento Generativo: Caminhos para a Integragdo
Multidimensional do Ser Humano. Mentalis, 2(4), 75-116, 2025.



Mentalis, 2(4), 75-116, 2025.

sugerir que intervengbes como a TRG — embora formuladas a partir do ambito
emocional — possam, em determinados contextos clinicos e sob uma perspetiva
integrativa, repercutir noutras dimensodes da experiéncia humana, abrindo espaco para
compreendé-la como tecnologia terapéutica com alcance que pode atravessar multiplos

niveis da experiéncia humana.

A educacgio emocional — entendida como um processo continuo de alfabetizacao
afetiva, escuta interna e reconciliacdo entre estados emocionais — constitui um pilar da
saude integral e da maturidade psiquica. Em um tempo marcado pelo stresse cronico,
pela vulnerabilidade afetiva e pela crescente desconexao interior, praticas que
favorecam a autorregulagcdo e a reconexao com o sentir tornam-se especialmente
relevantes (Damasio, 2004; Siegel, 2010). Nesse cenario, a TRG encontra um terreno
significativo de aplicagdo: ainda que amplamente reconhecida pela sua eficacia no
dominio emocional, algumas descri¢cdes clinicas e reflexbes tedricas sugerem que o
processo de reorganizagao emocional promovido pela técnica pode articular-se com
movimentos mais amplos do corpo, da energia, da mente e da consciéncia. Tal hipotese
— aqui considerada em perspetiva exploratéria — abre espacgo para situar a TRG como
uma pratica com potencial efeito multidimensional, cuja compreensao ainda demanda

investigacao sistematica.

Nesse enquadramento, os cinco protocolos da TRG — cronoldgico, somatico,
tematico, futuro e de potencializagdo — podem ser compreendidos como vias distintas
de reorganizagcdo da memodria, do corpo e da energia. Cada um deles parece incidir
sobre densidades especificas do ser: o protocolo somatico tenderia a atuar sobre a
informacao inscrita no corpo fisico; o cronoldgico e o tematico poderiam favorecer a
reestruturagdo de padrbes emocionais e narrativas internas; o protocolo de futuro
sugeriria um impacto mais direto sobre o campo mental e intencional; e o de
potencializagdo abriria espago para niveis mais subtis de presenca, coeréncia e
percecao, frequentemente associados a experiéncias de natureza espiritual. Embora
tais interpretagbes permanecam no dominio das possibilidades teoéricas, podem ser
tomadas como hipoteses interpretativas que delineiam um horizonte fértil para pensar a
TRG para além do seu enquadramento inicial, articulando-a com modelos que

reconhecem a complexidade multidimensional da experiéncia humana.

Do ponto de vista neurobioldgico, embora autores como Damasio (2004) e Siegel
(2009) nao abordem a TRG, as suas contribuigcdes sobre neuroplasticidade, integragéo

mente-corpo e reorganizagdo afetiva oferecem um enquadramento tedrico util para

Santos, R. P. Corpo-universo e Terapia de Reprocessamento Generativo: Caminhos para a Integragdo
Multidimensional do Ser Humano. Mentalis, 2(4), 75-116, 2025.



Mentalis, 2(4), 75-116, 2025.

compreender como processos de reprocessamento emocional — semelhantes aos
mobilizados pela TRG — podem favorecer a criacdo de novas conexdes neuronais € a
emergéncia de respostas mais adaptativas. De modo analogo, a teoria polivagal de
Porges (2011), ainda que nao faga referéncia a técnica, permite contextualizar a forma
como intervengdes que promovem seguranga interna e autorregulagao podem repercutir
no sistema nervoso auténomo, ampliando a capacidade relacional e sustentando
estados de maior equilibrio fisiolégico. Este conjunto de perspetivas ndo explica a TRG,
mas fornece um horizonte conceitual que ajuda a situar, de forma exploratéria, alguns

dos fendmenos clinicos observados em praticas de reprocessamento emocional.

No que se refere as dimensdes energéticas, obras como a de Pristed (2019),
dedicadas a compreensao de campos subtis e da organizagao vibracional do corpo, nao
descrevem a TRG, mas oferecem referenciais Uteis para interpretar certos relatos
clinicos em que clientes mencionam sensagdes de alivio, “limpeza” ou maior circulacéo
energética apds o reprocessamento emocional. A partir desse enquadramento, torna-se
possivel considerar — ainda em plano conceptual — que intervengdes como a TRG
possam, em alguns casos, mobilizar conteudos densificados e favorecer estados
subjetivos de maior coeréncia vibracional. Trata-se de uma possibilidade teérica que

permanece aberta ao dialogo entre clinica, experiéncia e investigacao futura.

Na dimensao emocional, a TRG exerce alguns dos seus efeitos mais evidentes:
reorganiza padroes afetivos, reestrutura impressdes profundas e devolve ao individuo a
capacidade de sentir com presenga, sem colapsar ou dissociar. Emog¢des reprimidas ou
congeladas tornam-se acessiveis e integraveis, favorecendo estados de maior clareza,
leveza e liberdade interna. Estudos recentes apontam para a remissao significativa de
sintomas como ansiedade, depressao, fobias, baixa autoestima e ideagao suicida apds

ciclos consistentes de sessoes (Oliveira et al., 2024).

No plano mental, alguns relatos clinicos indicam que processos de clarificacdo
interna e reorganizagéo cognitiva podem emergir ao longo do trabalho terapéutico com
a TRG. Esses movimentos, quando observados, dialogam conceitualmente com
perspetivas como as de Wilber (2000) e Steiner (2006), que discutem a integragao entre
razao, intuicdo e camadas mais amplas da consciéncia. Embora tais autores ndo facam
referéncia a TRG, as suas propostas oferecem um horizonte interpretativo fecundo para
pensar como determinadas praticas terapéuticas — ao promoverem maior coeréncia
emocional e sensorial — podem abrir espago para reorganizagdes cognitivas mais

amplas. Assim, a articulagao entre estes referenciais funciona aqui como suporte teérico

Santos, R. P. Corpo-universo e Terapia de Reprocessamento Generativo: Caminhos para a Integragdo
Multidimensional do Ser Humano. Mentalis, 2(4), 75-116, 2025.



Mentalis, 2(4), 75-116, 2025.

para compreender transformacgdes subjetivas descritas em alguns processos clinicos,

sem implicar correspondéncia direta entre as abordagens.

Por fim, no que diz respeito ao corpo espiritual, diferentes abordagens integrativas
apontam que, quando as dimensdes fisica, emocional e mental se reorganizam de forma
mais harmoniosa, podem emergir estados de presenga silenciosa, expansao intuitiva e
aprofundamento do sentido existencial. Tais vivéncias, descritas por autores como
Wilber (2000) e Pristed (2019) no ambito das suas reflexdes sobre unidade, consciéncia
e orientagdo interior, oferecem um referencial util para pensar como processos
terapéuticos que promovem coeréncia interna podem criar condicdes para experiéncias
subjetivas dessa natureza. Nesta perspetiva, a espiritualidade ndo é entendida como
evasdo do mundo, mas como aprofundamento da experiéncia de si — um refinamento
da escuta interna que possibilita 0 acesso a significados mais subtis e a um modo de
consciéncia que se percebe em dialogo com dimensdes menos visiveis da experiéncia

humana.

E nesse horizonte que a TRG pode ser situada: ndo como garantia de efeitos
espirituais, mas como pratica clinica que, ao favorecer reorganizacdbes emocionais,
cognitivas e energéticas, pode criar condi¢des internas para que experiéncias de maior
integracdo e sentido se tornem possiveis. Essa leitura mantém-se no campo das
hipéteses interpretativas, alinhada com modelos que compreendem o ser humano como
tessitura multidimensional e que reconhecem a complexidade dos processos subjetivos
envolvidos na transformacgao terapéutica. Nessa perspetiva, a TRG apresenta-se como
via potencial de reencontro com a esséncia — um gesto de retorno ao que, em cada

pessoa, permanece silencioso, profundo e vivo.

Assim, a TRG pode ser compreendida nao apenas como metodologia clinica, mas
como uma via potencial de integracdo multidimensional. Trata-se de uma tecnologia
terapéutica que, ao atuar simultaneamente sobre processos de memaria, corpo, energia
e consciéncia, pode contribuir para que o individuo recupere um ritmo vital mais
coerente — bioldgico, emocional, mental e espiritual — abrindo espacgo para modos de

existéncia vividos com maior autenticidade, presenca e profundidade.

Esta compreensao reforga a tese central deste artigo: o cuidado integral exige
reconhecer o ser humano como totalidade viva — um campo de forcas, memodrias,
energia e consciéncia em permanente movimento. A partir dessa perspetiva,
intervengdes como a TRG podem ser consideradas caminhos possiveis para favorecer
0 reencontro com essa unidade interna, na medida em que articulam processos

Santos, R. P. Corpo-universo e Terapia de Reprocessamento Generativo: Caminhos para a Integragdo
Multidimensional do Ser Humano. Mentalis, 2(4), 75-116, 2025.



Mentalis, 2(4), 75-116, 2025.

emocionais, corporais, cognitivos e energéticos numa mesma dindmica de

reorganizacao.

Dessa perspetiva ampliada, torna-se possivel conceber a TRG como uma
tecnologia terapéutica com potencial multidimensional, capaz de dialogar com diferentes
camadas da existéncia — corpo, emoc¢do, mente, energia e espiritualidade — e de
articula-las, em certos contextos, num movimento integrado de transformacao interna.
A TRG pode ser interpretada como encarnagédo desse gesto sensorio-conceitual que
pensa com O COrpo e reorganiza com a consciéncia, revelando, no proprio ato de sentir,
um percurso de abertura e mudanga. Como afirma Silva (2020, p. 17), “Nada que se
escreva, fale, dance, experiencie esta distante ou desassociado das experiéncias
sensorio-motoras e das elaboragbdes conceituais conjuntamente. Trata-se de um ato
sensério-conceitual, vivéncia do conceito no corpo”. A luz dessa reflexdo, a TRG pode
ser vista como expressao desse mesmo principio: um processo no qual sentir,
compreender e integrar deixam de operar como esferas separadas e passam a constituir
um movimento continuo de presencga, coeréncia e maturagao do ser — movimento que
amplia o horizonte para pensar o cuidado integral e as dimensbes profundas do

desenvolvimento humano.

IV. CONSIDERAGOES FINAIS

A analise proposta neste artigo evidenciou que compreender o ser humano a partir
de uma perspetiva multidimensional — envolvendo as dimensbes fisica, etérica,
emocional, mental e espiritual — amplia significativamente o campo de reflexdo sobre o
cuidado integral. Tal abordagem permite integrar contributos da neurociéncia, da
psicologia integrativa e das epistemologias do sensivel, oferecendo um enquadramento

mais abrangente para pensar saude, subjetividade e desenvolvimento humano.

Nesse contexto, a Terapia de Reprocessamento Generativo (TRG) foi analisada
como uma abordagem clinica que, embora tradicionalmente situada no campo
emocional, apresenta potencial para favorecer reorganizagdes internas que dialogam
com diferentes camadas da experiéncia humana. A literatura cientifica disponivel, aliada
a observagdes clinicas discutidas neste trabalho, sugere que a TRG pode contribuir para
processos de integracdo que envolvem corpo, emogao, cognicdo, energia e sentido

existencial — sem assumir, contudo, efeitos universais ou conclusdes definitivas. Trata-

Santos, R. P. Corpo-universo e Terapia de Reprocessamento Generativo: Caminhos para a Integragdo
Multidimensional do Ser Humano. Mentalis, 2(4), 75-116, 2025.



Mentalis, 2(4), 75-116, 2025.

se de um campo promissor, que requer investigagdo empirica continua e

metodologicamente robusta.

Em sintese, o artigo procurou demonstrar que praticas terapéuticas que valorizam
o corpo como lugar de expressao e transformacao podem desempenhar papel relevante
na educagao emocional e no cuidado em saude. Reconhecer o ser humano como
totalidade dindmica implica considerar nao apenas sintomas e fungdes, mas também

experiéncias, significados e processos de integragao interna.

Espera-se que esta reflexao contribua para ampliar o dialogo entre ciéncia, pratica
clinica e abordagens integrativas, favorecendo uma compreensao mais complexa e

humanizada dos processos de cura e desenvolvimento.

Que esta escrita-corpo possa servir como gesto de abertura.
Como quem danca com a vida, sabendo que dancgar é escutar.
Como quem caminha com o invisivel, sentindo que algo maior também nos

acompanha.

Santos, R. P. Corpo-universo e Terapia de Reprocessamento Generativo: Caminhos para a Integragdo
Multidimensional do Ser Humano. Mentalis, 2(4), 75-116, 2025.



Mentalis, 2(4), 75-116, 2025.

BODY-UNIVERSE AND GENERATIVE REPROCESSING THERAPY:
PATHWAYS TO THE MULTIDIMENSIONAL INTEGRATION OF THE HUMAN

BEING

Roseli Paraguassu dos Santos
MAZA Emotional Consultancy / Independent TRG Therapist

Correspondence email: contato.roseliparaguassu@gmail.com

ABSTRACT

This review article proposes an expanded reading of the human being as a body—
universe, questioning fragmented views that separate body, mind, emotion, energy and
spirituality. Through a transdisciplinary dialogue, the text investigates how Generative
Reprocessing Therapy (TRG) can be understood as a therapeutic technology for the
multidimensional integration of bodies — physical, etheric, emotional, mental and
spiritual. Methodologically, this is a narrative review of a theoretical and reflective nature,
articulating contributions from affective neuroscience, integrative psychology,
epistemologies of the sensitive, energetic practices, and recent literature on TRG. The
central objective is to synthesise and reinterpret this body of knowledge, offering a
consolidated perspective that allows the body to be understood as a gateway to
consciousness and applied emotional education. The article explores the different
dimensions of the body, understanding them as interconnected fields of memory, affect,
energy and meaning, and, from this standpoint, analyses TRG and its five protocols as a
practice that reorganises emotional memories, regulates the nervous system,
harmonises the energetic field and fosters states of presence and an expanded sense
of existential meaning. It is concluded that conceiving TRG as a technology for the
multidimensional integration of bodies opens fertile pathways towards a model of health
care that recognises the person as a living totality in constant movement. At the same
time, the need for future investigations that further deepen, empirically explore and

expand the hypotheses outlined here is emphasised.

Keywords: multidimensional body; emotional education; spirituality; integral health;

consciousness.

Santos, R. P. Corpo-universo e Terapia de Reprocessamento Generativo: Caminhos para a Integragdo
Multidimensional do Ser Humano. Mentalis, 2(4), 75-116, 2025.



Mentalis, 2(4), 75-116, 2025.

I. INTRODUCTION

The understanding of the human being — as ftraditionally conceived by the
biomedical sciences — has been marked by a dualistic approach that fragments mind
and body as separate instances. However, important contributions from neuroscience —
which demonstrate the integration between emotion and cognition (Damasio, 1994;
Immordino-Yang, 2015) — from psychosomatics, by revealing the impact of early
emotional experiences on the regulation of the nervous system (Van der Kolk, 2015;
Schore, 2019), and from integrative psychology, which proposes a relational and
experiential approach to the self (Fosha, 2000; Siegel, 2009) — challenge this paradigm,
showing that emotions, thoughts and physiological states are deeply intertwined and

operate in an integrated and dynamic manner.

In this context, studies and practices grounded in transdisciplinary approaches
have expanded, recognising the human being as a complex and multidimensional
system, composed of different layers or bodies — physical, etheric, emotional, mental
and spiritual — in reciprocal interaction (Wilber, 2000; Goswami, 2000; Schlitz et al.,
2007; Pristed, 2019). Although this perspective still occupies a marginal position within
conventional epistemologies, it finds growing support in fields such as transpersonal
psychology (Varela et al., 2017), behavioural epigenetics (Lipton, 2021), integrative
therapies (Josipovic, 2020) and international research on expanded states of
consciousness (Schlitz et al., 2007), opening space for a broader dialogue between

science, subjectivity and spirituality.

Starting from the body as a sensitive and living interface between inner experience
and the external world, this article proposes an understanding of the multidimensional
structure of being as a key to integral care. Within this horizon, emotional education
ceases to be conceived as a merely abstract concept and comes to assume the status
of a concrete practice of self-knowledge, self-requlation and reconnection with one’s own
inner essence (Gendlin, 1996; Pristed, 2019).

It is precisely at this point that Generative Reprocessing Therapy (TRG), created
by Jair Soares dos Santos and developed at the Brazilian Institute for the Training of
Therapists (IBFT), becomes central to this discussion. Structured around five protocols
— chronological, somatic, thematic, future-oriented and potentiation — TRG integrates
contributions from affective neuroscience, body-based psychotherapy and energy
psychology to reorganise dysfunctional emotional patterns, reactivate internal resources

and facilitate processes of deep transformation (Oliveira et al., 2024; Pereira et al.,

Santos, R. P. Corpo-universo e Terapia de Reprocessamento Generativo: Caminhos para a Integragdo
Multidimensional do Ser Humano. Mentalis, 2(4), 75-116, 2025.



Mentalis, 2(4), 75-116, 2025.

2024). Although widely recognised for its effectiveness in the emotional field, clinical
experience has revealed that its effects go beyond this layer, suggesting an influence

across different levels of human experience.

Thus, the purpose of this article is to explore the body as a gateway to the multiple
dimensions of being, articulating emotional education, the foundations of subtle anatomy
and the contribution of TRG as a therapeutic technology capable of fostering processes
of multidimensional integration. From this perspective, the body is understood as a living
field — biological, energetic, symbolic and spiritual — within which movements of
consciousness, healing and transformation are inscribed (Wilber, 2000; Schlitz et al.,
2007; Pristed, 2019).

Ill. THE DIFFERENT DIMENSIONS OF THE BODY

1. THE PHYSICAL BODYAS A SENSITIVE UNIVERSE AND ITS BIOCHEMICAL
FOUNDATIONS

Throughout the history of Western thought, the body has often been reduced to
the condition of a biological machine — a mere support for the mind or an instrument to
be disciplined by reason. This mechanistic view, inherited from the Cartesian paradigm,
fragmented knowledge about the human being and promoted a split between body,

emotion and consciousness (Foucault, 1979; Capra, 1996).

However, in recent decades, several contemporary currents — both within the
sciences and in integrative therapeutic practices — have recovered a more expansive
view of the body: not as an object, but as a subject, a living presence and an essential
dimension of human experience. Bittencourt and Setenta (2005) affirm that “body and
culture are intertwined, since it is in the body that the processes which transform

information info communication are first organised.”

Based on the concept of corponectivity proposed by Rengel (2007), which
understands the human being as an indivisible unity of body—mind—emotion—reason—
sensation, this article advances the hypothesis that the body is, in its essence, a sensitive
universe — a living field of perception and expression, in which emotions, memories,
thoughts and energetic flows intertwine, composing an integral and dynamic human

experience.

Santos, R. P. Corpo-universo e Terapia de Reprocessamento Generativo: Caminhos para a Integragdo
Multidimensional do Ser Humano. Mentalis, 2(4), 75-116, 2025.



Mentalis, 2(4), 75-116, 2025.

From this premise, it becomes possible to reflect on the importance of recognising
ourselves through the lens of a holistic worldview, in which body and consciousness are
not separate entities, but simultaneous expressions of the same vibrational reality. This
perspective is not merely philosophical or spiritual; rather, it refers to a natural
immanence, in which the human being is an active and integrated part of the universe
they inhabit (Varela et al., 2017; Lipton, 2021).

Within the biochemical complexity of life, the body is the space where experience
becomes most intimately embodied. In it, neurosensory and emotional processes
intertwine, translating into cells, sensations and subtle movements — a living interface
between mind, emotion and physical reality (Damasio, 2004; Fogel, 2009). Silva (2020,

p. 24) offers profound reflections that resonate with the proposal of this work:

The body is culture itself. The body is nature itself. The body is the connection
between orum, sky, and aye, earth. The body is where dance happens. Allowing the
various definitions of the body to remain provisional and/or in movement enables us to
perceive the body as constant knowledge — a complex system of subjectivity, objectivity
and spirituality in reciprocal crossings of body and culture, manifesting their histories,

memories and capacities to reshape their contexts.

It may be added that it is through the body that we express ourselves in the world
— within it dwell and manifest our thoughts, feelings, attitudes and ways of being. The

body reveals, rather than merely represents, who we are in essence (Gendlin, 1978).

The body that sustains us does not merely react to the environment: it feels it,
interprets it and translates it into its own language — sometimes silent, sometimes
symptomatic, but always endowed with meaning (Levine, 1997; van der Kolk, 2014).

Silva (2020, p. 32) reinforces this point by stating:

Relationship with the world and connection with nature are principles of life. They
act together, as a notion of constancy, constructions that set life in motion. Ancestry and
nature outline the body as connected in the very fact of existence, in relation to the
diversity that forms part of the construction of the body that feels the world. The body
dances, intertwines in actions, joins together to remain alive. The forces of nature need

to be connected to have life.

Contemporary science, especially in the fields of affective neuroscience,
neuroplasticity and psychosomatics, indicates that emotional experiences are recorded

in the body through neural circuits, muscular patterns, hormonal changes and

Santos, R. P. Corpo-universo e Terapia de Reprocessamento Generativo: Caminhos para a Integragdo
Multidimensional do Ser Humano. Mentalis, 2(4), 75-116, 2025.



Mentalis, 2(4), 75-116, 2025.

behavioural responses (Levine, 1997; Damasio, 2004; van der Kolk, 2015). From this
perspective, the body can be understood as a system of implicit memory — a ‘living
memory” — that stores not only events, but also deep affective structures (Fogel, 2009;
Siegel, 2010).

This conception also resonates with ancestral knowledge systems and spiritual
practices such as Yoga, Traditional Chinese Medicine, Shamanism, Healing practices
and vibrational therapies, in which the body is recognised as a direct expression of the
soul (Steiner, 2006; Pristed, 2019).

By understanding the body as a living and integrated universe, we open space for
a new awareness of care, education and healing — not merely as external practices, but

as inner movements of reconnection with the totality that we are.

The physical body, as the concrete expression of human existence, is formed by
molecular structures organised into complex and interdependent systems. Hydrogen (H),
carbon (C), nitrogen (N) and oxygen (O) are the four chemical elements that comprise
approximately 96% of the mass of the human body (Alberts et al., 2010). These atoms
form fundamental organic molecules — such as proteins, lipids, carbohydrates and

nucleic acids — which sustain cellular life and physiological processes.

From a symbolic point of view, these four chemical elements bear a direct
relationship to the four archetypal elements of nature — water, earth, fire and air —
present in numerous philosophical, spiritual, religious and therapeutic traditions (Jung,
1964, Capra, 1996; Wilber, 2000). Water, a symbol of emotions and fluidity, corresponds
to hydrogen and oxygen; earth, a symbol of stability and matter, corresponds to carbon;
air, related to movement and respiration, is also associated with oxygen and nitrogen;
and fire, the principle of energy and transformation, manifests itself in the metabolic and

bioenergetic processes that occur in the human body.

This correlation is not merely metaphorical. It points to an integrative vision in which
molecular biology and ancestral wisdom enter dialogue, revealing the body as a
synthesis of nature in movement — a perspective explored by several authors (Capra,
1996; Goswami, 2000; Wilber, 2000). The human body is constituted by the same
elements that form rivers, mountains, forests and stars. Such an understanding
reinforces the idea that we are nature — perhaps the part most dissociated from it in

contemporary culture, yet still profoundly rooted in its cycles, rhythms and substances.

Santos, R. P. Corpo-universo e Terapia de Reprocessamento Generativo: Caminhos para a Integragdo
Multidimensional do Ser Humano. Mentalis, 2(4), 75-116, 2025.



Mentalis, 2(4), 75-116, 2025.

The human physical body is therefore a dynamic and highly organised system:
atoms bind to form molecules — molecules cluster to form cells — cells organise into
tissues — tissues structure organs — organs compose systems — and systems
integrate the organism. This chain of interrelations reveals a structure of increasing
complexity, as well as an absolute interdependence among its parts — a characteristic

feature of living systems (Capra, 1996).

Each cell of the body carries the memory of the whole. The atomic composition
that forms bones, blood and neurons is the same as that which forms the elements of
the Earth’s crust and the atmosphere. From the perspective of moderm physics, there is
no absolute separation between matter and energy — everything vibrates at a certain
frequency, and this vibration organises the matter we call the body (Capra, 1996;
Goswami, 2000). This invites us to consider that, even in its apparent density, the body

is also a field of condensed energy and biological intelligence.

The periodic table, which organises the known elements of matter, shows that the
differences between materials in the universe derive from the number of protons and
neutrons in the atoms that compose them. This seemingly technical principle reveals an
essential key: the complexity of the material world arises from quantitative variations in
universal basic structures. We are made of the same stardust — an idea reinforced by
modern astrophysics (Tyson, 2017) and echoed in integrative views of the cosmos and
the human being (Capra, 1996; Wilber, 2000).

In this way, to understand the physical body is to understand life in its biological,
energetic and symbolic dimensions. The body is, at the same time, a field of biochemical
forces and a sensitive temple, where the elements of nature come together to sustain

human experience.

Thus, to comprehend the physical body is to recognise that material life and
spiritual life are expressions of the same vital energy — a principle that leads us to the
etheric dimension, where this force manifests as the matrix of human consciousness and
vitality. As expressed in the Bantu tradition through the concept of Nkisi — “forces of
nature” (Santos, 2008) — the body can be seen as a “temple of living forces”, in which
matter is inhabited by spirit and form serves as an instrument of consciousness. This
image reinforces the notion that the body is not merely a biological object, but also a
living portal between the visible and the invisible, the physical and the spiritual, the

earthly and the cosmic.

Santos, R. P. Corpo-universo e Terapia de Reprocessamento Generativo: Caminhos para a Integragdo
Multidimensional do Ser Humano. Mentalis, 2(4), 75-116, 2025.



Mentalis, 2(4), 75-116, 2025.

2. THE ETHERIC BODY AS A VITAL MATRIX

Modemn scientific tradition, structured around empirical methods and material
evidence, has not yet officially recognised the existence of the etheric body as a
measurable entity. Nevertheless, several fields of knowledge — such as Ayurveda,
Traditional Chinese Medicine, Anthroposophy, Spiritism, and contemporary approaches
to quantum physics — offer complementary perspectives in which this subtle body is
understood as an organising dimension of life: an energetic and vibrational matrix that
sustains, vitalises and connects the physical body to the more subtle fields of
consciousness (Ubaldi, 1996, Chopra, 2001; Powell, 2002; Steiner, 2006).

Also known as the “vital body” or “etheric double”, the etheric body functions as a
dynamic bridge between the visible and the invisible, the biological and the energetic,
and is responsible for the distribution of vital fluid — the organising energy of life —
throughout the organism. In Anthroposophy, Rudolf Steiner describes this structure as
the foundation of the processes of growth, regeneration and functional cohesion of the
physical body (Steiner, 2006). In Ayurveda, it is associated with the element Akasha
(ether), the most subtle of the five elements, related to space, sound and primordial
vibration (Lad, 2001).

Researcher Isis Pristed (2019), in proposing an energetic anatomy in her work
Paths between the Invisible and the Visible, explains that the etheric body emerges even
before the physical formation of the embryo, at the moment of conception, remaining
interconnected with the physical body until death. According to her, this subtle body
houses an extensive network of energetic centres and channels: seven main chakras,
twenty-one secondary chakras, approximately fifty points of emission and reception, as
well as eight etheric currents. This network functions as a communication system
between consciousness and the multiple levels of existence, channelling energy and

information between the visible world and non-physical fields.

From a spiritualist perspective, authors such as Pietro Ubaldi (1996) and André
Luiz (psychographed by Xavier, 2006) describe the etheric body as a link between spirit
and matter, constituted by a subtle substance called the universal cosmic fluid — the raw
material of creation, from which all living forms originate. It is within the etheric body that
fluidic sensitivity is established, enabling the human being to perceive impressions from
the environment, from other people and from the invisible dimensions that surround them
(Ubaldi, 1996).

Santos, R. P. Corpo-universo e Terapia de Reprocessamento Generativo: Caminhos para a Integragdo
Multidimensional do Ser Humano. Mentalis, 2(4), 75-116, 2025.



Mentalis, 2(4), 75-116, 2025.

This understanding connects with the notion of vibrational interdependence,
present in different ancestral wisdom traditions, integrative approaches and, more
recently, in interpretations of quantum physics, which recognise energy as the
fundamental basis of reality (Capra, 1996; Goswami, 2000; Chopra, 2001). Energy, in its
purest state, is vibration — dynamic movement — and each being vibrates at a particular
frequency that defines their interaction with the world and with others. Within this
framework: (1) energy is the fundamental substance of the universe; (2) vibration is
energy in motion; and (3) frequency is the stable pattern of that vibration, determining

the quality of our connection with the universe.

The etheric body is therefore shaped by thoughts, intentions and emotions,
functioning as a sensitive field for energetic registration and transmission. Every mental
creation leaves a vibrational imprint in this field, affecting both health and environment.
As Jacobson Trovao (2020) states, “Thought is a shaping force: it imprints upon the
cosmic fluid the marks of our inner frequency, leaving traces in the places we pass

through and in the people with whom we connect.”

In this context, the higher mind acts as an “energetic QR code”, decoding the
vibration of the being and connecting it to corresponding frequencies within the cosmos.
This reading is continuous — through it, we attract experiences and relationships that

resonate with our vibrational field (Capra, 1996; Goswami, 2000).

Integrative medicine and contemporary neuroscience have increasingly
corroborated these views. Research on human electromagnetic fields and psycho-
emotional interactions has shown that affective and cognitive experiences alter the
bioenergetic field, directly influencing cellular functioning, hormonal patterns and the

organism’s self-requlation mechanisms (Capra, 1996; Goswami, 2000; Chopra, 2001).

Considering this, practices such as Reiki, Healing, meditation, dance therapy,
conscious breathing and therapeutic touch have proved effective in strengthening,
cleansing and harmonising the etheric body — promoting a vibrational realignment that
supports integral health (Capra, 1996, Goswami, 2000; Chopra, 2001; Pristed, 2019).

By recognising the etheric body as a living matrix of incarnated consciousness —
a subtle link between mind, emotion and physical reality (Wilber, 2000, Steiner, 2006) —
we expand our understanding of health beyond the biological dimension. From this

perspective, healing is not limited to the absence of symptoms, but manifests as a

Santos, R. P. Corpo-universo e Terapia de Reprocessamento Generativo: Caminhos para a Integragdo
Multidimensional do Ser Humano. Mentalis, 2(4), 75-116, 2025.



Mentalis, 2(4), 75-116, 2025.

process of vibrational realignment of the totality of the being — visible and invisible,

physical and energetic, rational and intuitive.

And it is precisely because it is a field of registration and expression of affects that
the etheric body connects directly with the emotional body, with which it shares
impressions, memories and response patterns. Thus, the next dimension of our study

invites us to immerse ourselves in the landscapes of feeling: the emotional body.

3. THE EMOTIONAL BODY AS A FIELD OF AFFECTS AND INNER
TRANSFORMATION

If the physical body manifests the density of existence and the etheric body
organises life through its vital vibration, it is within the emotional body that affects,
emotional memories and relational patterns reside — shaping the way we exist in the
world (Damasio, 2004; Siegel, 2010). This deeply subjective dimension is responsible
for registering and processing the affective experiences that traverse life, whether

pleasant or traumatic.

The emotional body, also known in some traditions as the astral body, functions as
a vibrational field in which emotions circulate, accumulate and interact with other levels
of the multidimensional structure of being. It is a body in constant movement, subject to
oscillations of desire, fear, joy, anger, guilt and all the nuances that comprise human
emotional life (Ubaldi, 1996; Wilber, 2000; Steiner, 2006).

This subtle layer is shaped both by immediate experiences and by deep emotional
memories — often unconscious — structured from childhood or even earlier, as
proposed by transgenerational and spiritual approaches (Jung, 1988). Psychosomatics,
affective neuroscience and psychoanalysis have demonstrated that these memories do
not reside solely in the mind, but are expressed in the body, forming response patterns
that affect health, relationships and the way we interpret reality (Damasio, 2004, van der
Kolk, 2015).

In this context, the Focusing approach, developed by Eugene Gendlin (1978), is
particularly noteworthy. It proposes listening to an implicit bodily knowing — what he
termed the felt sense. This is a process of gentle and progressive attention to the inner
field, allowing emotions that are not yet fully named or understood to reveal their
meanings through a subtle, pre-verbal and transformative bodily language. Rather than

Santos, R. P. Corpo-universo e Terapia de Reprocessamento Generativo: Caminhos para a Integragdo
Multidimensional do Ser Humano. Mentalis, 2(4), 75-116, 2025.



Mentalis, 2(4), 75-116, 2025.

interpreting or controlling emotions, Focusing invites presence with what is alive in the
body, fostering organic insights and lasting change. In this sense, the emotional body is
recognised not merely as reactive, but as a place of silent wisdom, where consciousness

can flourish through compassionate presence and embodied listening.

As a field of interaction between the inner and outer worlds, the emotional body
plays a fundamental role in the construction of identity, in how we perceive ourselves
and how we relate to others. It carries not only our personal emotions, but also collective,
familial and cultural imprints that influence our sensitivity and behaviour. “We are not only
what we feel, but also what we have inherited to feel,” as the phenomenology of emotion

might poetically suggest (Merleau-Ponty, 1994).

From this perspective, the emotional body is also a territory of healing. Deep
listening to emotions, the restructuring of traumatic experiences and the welcoming of
one’s own emotional shadows are possible paths towards reintegrating fragmented parts
of the self. Therapeutic approaches such as TRG, Focusing, family constellations, body-
based therapies, among others, recognise this field as essential in processes of
psychological and spiritual transformation. As Gendlin (1996) affirms in his work on
Focusing, emotions carry an intelligence of their own which, when listened to, leads to

organic insights and lasting change.

In this sense, the emotional body can be understood as a mediating space between
suffering and consciousness — between what we feel and what we are able to heal
(Fosha, 2000; Siegel, 2010).

Considering the reflections above and contemporary studies exploring the
interaction between emotion, body and energy (Fosha, 2000; Damasio, 2004; Siegel,
2010), the emotional body is understood as a sensitive field, permeable to external
influences — the vibrations of environments, people and events. Thus, the cultivation of
presence, conscious breathing and emotional self-observation becomes essential to
keep this field clear, nourished and aligned. Emotions are not “errors” of the system, but
living messages that reveal unmet needs, unintegrated wounds or deep desires of the

soul.

As we can perceive from this integrative perspective, expanding awareness of the
emotional body implies recognising that we are not merely reactive to what happens to
us, but co-creators of the states we inhabit (Wilber, 2000; Steiner, 2006). This
understanding invites a new emotional ethic — an inner ecology that welcomes,

Santos, R. P. Corpo-universo e Terapia de Reprocessamento Generativo: Caminhos para a Integragdo
Multidimensional do Ser Humano. Mentalis, 2(4), 75-116, 2025.



Mentalis, 2(4), 75-116, 2025.

transforms and liberates. When we take responsibility for our emotions, we recover the
power to choose how we position ourselves in relation to life, breaking repetitive cycles

of pain and cultivating states of greater presence, compassion and wholeness.

4. THE MENTAL BODY AS A DIMENSION OF SYNTHESIS AND INTEGRATION
OF CONSCIOUSNESS

“The expression of the heart protects and reverberates infinitely.” — Isis Pristed (2019,
p. 54)

The mental body represents a more subtle and structuring dimension of human
energetic anatomy, responsible for the organisation of thoughts, beliefs, mental images
and cognitive patterns that shape how we perceive and interpret reality. According to
Pristed (2019), it is a vibrational field that interacts simultaneously with the emotional
contents of the astral body and with higher levels of consciousness, including intuition,
symbolic vision and expanded states of spirituality. This understanding suggests that the
mental body functions as a matrix of coherence between thought, emotion and higher

consciousness.

Isis Pristed (2019) describes the mental body as a field of energetic circulation that
manifests predominantly around the head, also radiating towards the solar plexus and
the heart chakra. The author uses the metaphor of the “mirrored lake” to represent the
centre of the head — a symbolic space in which information from multiple dimensions of
consciousness is reflected. This image evokes the integration between logical thought,
associated with the pituitary gland, and intuitive thought, related to the pineal gland,
revealing a non-dual intelligence that synthesises reason and intuition in a single

movement of consciousness.

From the perspective of contemporary neuroscience, this view finds parallels in
investigations into brain states associated with meditation, intuition and creativity.
Research by Davidson et al. (2003) and Newberg and Waldman (2010) shows that
contemplative practices promote functional and structural changes in areas such as the
prefrontal cortex, the thalamus and the limbic system, fostering greater emotional self-
regulation and cognitive clarity. Although still little understood by conventional science,
the pineal gland has been associated, in spiritual traditions, with expanded states of
perception — a movement interpreted by Dispenza (2017) as part of a process of

spiritual neuroplasticity.

Santos, R. P. Corpo-universo e Terapia de Reprocessamento Generativo: Caminhos para a Integragdo
Multidimensional do Ser Humano. Mentalis, 2(4), 75-116, 2025.



Mentalis, 2(4), 75-116, 2025.

The pineal gland, traditionally understood as the ‘“third eye”, is described by Pristed
(2019) as a point of convergence between the visible and invisible dimensions of
consciousness. For the author, the pineal functions as an antenna sensitive to light and
subtle frequencies, playing an integrative role between the cerebral hemispheres and
facilitating the reception and decoding of intuitive content. The energy of this centre
dialogues with the “lake of mirrors” of the head, where reason and intuition meet to form

an expanded vision of reality.

At the apex of this energetic structure lies the crown chakra, whose internal
configuration mirrors the twelve subdivisions of the heart. This centre connects the
individual to the Source — a higher principle of consciousness — not to deny earthly
experience, but to illuminate it with meaning and orientation. According to Pristed (2019),
this connection with the Source is profoundly singular and not subject to external

dogmas; it arises from inner silence and the listening of one’s own spirituality.

In integrative psychology, particularly within the traditions of Psychosynthesis
(Assagioli, 2008) and Transpersonal Psychology (Wilber, 2000), the mental body is
understood as the domain in which identities, beliefs and inner images are constructed,
guiding behaviours and meaning-making. It is a dynamic field that organises thoughts,
processes memories and projects future possibilities. The quality of the mental images
and beliefs structured in this field determines the vibrational tone that extends to the

emotional and physical bodies, directly influencing lived experience.

Quantum physics, by describing reality as a set of probability fields, offers a
conceptual background that allows the mental body to be understood as a space of the
collapse of possibilities: it is in the mind that we interpret, choose and assign meaning.
For Goswami (2000), consciousness is the basis of existence, suggesting that mental
patterns directly shape lived experience — an argument consistent with the idea that the

mental body influences the vibrational state of the being.

Pristed (2019) distinguishes emotion — a repetitive and dense energetic
movement, often centred in the solar plexus — from feeling, understood as a subtle
vibrational flow linked to growth and expansion through the heart. This distinction
reinforces that the mental body does not oppose feeling; when aligned, it functions as a
channel of affective refinement, transforming dense emotions into understanding,
wisdom and presence. The heart, in this context, is described as the base of the “mental
skeleton”, responsible for transmuting dense energies which, once refined, are
expressed through the throat and discerned by the pineal gland. This view resonates

Santos, R. P. Corpo-universo e Terapia de Reprocessamento Generativo: Caminhos para a Integragdo
Multidimensional do Ser Humano. Mentalis, 2(4), 75-116, 2025.



Mentalis, 2(4), 75-116, 2025.

with studies from the HeartMath Institute (McCraty et al., 2015b), which identify the heart
as a centre of intelligence that modulates mental processes, physiological coherence

and emotional states.

Based on these reflections, the mental body can be understood as a space of
synthesis of internal polarities — where logic meets intuition, where linear thought
intertwines with symbolic vision, and where intellect opens itself to mystery. The health
of this dimension depends on the quality of the thoughts we cultivate, the clarity of the
intentions that guide consciousness, and the capacity to sustain states of silence,

contemplation and inner listening.

Meditation, as highlighted by Pristed (2019), Davidson et al. (2003) and Newberg
and Waldman (2010), is a fundamental instrument in this process. Beyond technique, it
represents a conscious return to the Source — the luminous centre from which
consciousness emanates. To meditate is to restore the integrity of the mental body,

attuning it to elevated frequencies of wisdom, presence and inner vision.

Thus, the mental body reveals itself not merely as a field of thoughts, but as a living
bridge between the visible and the invisible, between the known and the mystery. By
caring for our inner images, the beliefs we structure and the quality of the mental energy
we cultivate, we trigger a profound vibrational reorganisation — a process that propels

the journey of self-knowledge, the evolution of the being and spiritual expansion.

5. THE SPIRITUAL BODY — INTEGRATION WITH THE SOURCE AND THE
UNIFIED FIELD OF CONSCIOUSNESS

The spiritual dimension of the human being constitutes the most subtle,
encompassing and silent field of existential experience. It is an instance that transcends
beliefs, religious affiliations or dogmatic structures, manifesting as a state of expanded
presence, vibrational alignment and integration with what many traditions call the Source.
In this approach, spirituality is understood as “the resonance of the divine of the Source
and of nature within us” (Pristed, 2019, p. 70), a loving and silent intelligence that pulses
at the core of being (Wilber, 2000).

In the spiritual body, energy is organised not through dense structures, but through
vibrational pattemns that resonate with the unified field of consciousness. Pristed (2019)
describes this subtle frequency as a unique vibrational identity — perceived in the

Santos, R. P. Corpo-universo e Terapia de Reprocessamento Generativo: Caminhos para a Integragdo
Multidimensional do Ser Humano. Mentalis, 2(4), 75-116, 2025.



Mentalis, 2(4), 75-116, 2025.

systems of the aura, the blood, the bones and the cells. This perspective dialogues with
authors such as Goswami (2000), Laszlo (2004) and Capra (2006), who affirm that
matter is, ultimately, energy in vibration and information in flow. Thus, the spiritual body
acts as an organising matrix of the denser bodies, guiding vital movement according to

a non-linear and deeply integrative logic.

In healing practice, this spiritual dimension is accessed through deep listening,
silence and meditation, in a movement of surrender to one’s own essence. Meditation
acts as an instrument of attunement between the individual’s energetic field and their
higher individuality, facilitating the reintegration of inner fragments and alignment with
the Source (Pristed, 2019). This subtle listening occurs primarily through centring in the
heart chakra — the point of balance of human polarities and a portal to the spiritual

dimension.

These understandings are supported by contemplative neuroscience, which
demonstrates how meditative states activate brain circuits associated with compassion,
wellbeing and a sense of unity (Davidson & Begley, 2012; McCraty et al., 2015a). Thus,
the spiritual body is not merely a metaphysical notion, but a field of bioenergetic and
psycho-emotional influence that interacts intensely with the other bodies of the human

structure.

From an integrative perspective, spirituality reveals itself as the foundation of
expanded health. The relationship with the Source, the centrality of the heart as an axis
of balance, and contact with individuality — a subtle instance situated above the head
— constitute essential pillars of this dimension (Pristed, 2019). These pillars not only
sustain processes of deep healing, but also guide the human being to live in a more
grounded, sensitive and aligned way with the intrinsic movement of existence itself
(Wilber, 2000; Assagioli, 2008).

By recognising that “each person’s energy is sovereign and must follow the intrinsic
movement of being, with its particularities, its integrity and its inner authority” (Pristed,
2019, p. 70), this perspective invites an embodied spirituality — lived in the body, in
relationships and in everyday life. In a world marked by fragmentation, informational
overload and inner disconnection, reconnection with the spiritual body emerges as a

fundamental gesture of remembrance and healing.

Spirituality, in this sense, is not an end, but a field of integration: it unites the visible

and the invisible, the physical and the non-physical, the self and the cosmos. It is within

Santos, R. P. Corpo-universo e Terapia de Reprocessamento Generativo: Caminhos para a Integragdo
Multidimensional do Ser Humano. Mentalis, 2(4), 75-116, 2025.



Mentalis, 2(4), 75-116, 2025.

this field that the true quantum leap of consciousness occurs — recognising oneself as
part of a living, pulsating and interconnected universe, in which each being vibrates as a
singular note contributing to the harmony of the whole. Thus, the spiritual body
constitutes a central dimension in the journey of self-knowledge, the evolution of being

and spiritual expansion.

lll. TRG AS A TECHNOLOGY FOR THE MULTIDIMENSIONAL INTEGRATION
OF THE BODIES

TRG is commonly understood as an approach focused on emotional
reorganisation. Existing studies mainly describe its action on deep layers of emotional
and bodily memory, structured through five protocols — chronological, somatic, thematic,
future-oriented and potentiation (Oliveira et al., 2024, Pereira et al., 2024). The reflection
developed in this article, however, considers that processes of emotional reorganisation
frequently dialogue with physical, energetic, cognitive and spiritual layers of the being.
Within this horizon, it becomes possible to suggest that interventions such as TRG —
although formulated within the emotional domain — may, in certain clinical contexts and
from an integrative perspective, reverberate across other dimensions of human
experience, opening space to understand it as a therapeutic technology whose reach

may traverse multiple levels of experience.

Emotional education — understood as a continuous process of affective literacy,
inner listening and reconciliation between emotional states — constitutes a pillar of
integral health and psychological maturity. In a time marked by chronic stress, affective
vulnerability and growing inner disconnection, practices that foster self-requlation and
reconnection with feeling become especially relevant (Damasio, 2004, Siegel, 2010).
Within this context, TRG finds meaningful ground for application: although widely
recognised for its effectiveness in the emotional domain, some clinical descriptions and
theoretical reflections suggest that the emotional reorganisation promoted by the
technique may articulate with broader movements of body, energy, mind and
consciousness. This hypothesis — here considered from an exploratory perspective —
opens space to situate TRG as a practice with potential multidimensional effects, whose

understanding still requires systematic investigation.

Within this framework, the five TRG protocols — chronological, somatic, thematic,

future-oriented and potentiation — may be understood as distinct pathways for the

Santos, R. P. Corpo-universo e Terapia de Reprocessamento Generativo: Caminhos para a Integragdo
Multidimensional do Ser Humano. Mentalis, 2(4), 75-116, 2025.



Mentalis, 2(4), 75-116, 2025.

reorganisation of memory, body and energy. Each appears to act upon specific densities
of being: the somatic protocol tending to address information inscribed in the physical
body; the chronological and thematic protocols facilitating the restructuring of emotional
patterns and internal narratives; the future protocol suggesting a more direct impact on
the mental and intentional field; and the potentiation protocol opening space for more
subtle levels of presence, coherence and perception, often associated with experiences
of a spiritual nature. Although these interpretations remain within the domain of
theoretical possibilities, they may be taken as interpretative hypotheses that delineate a
fertile horizon for thinking about TRG beyond its initial framework, articulating it with

models that recognise the multidimensional complexity of human experience.

From a neurobiological perspective, although authors such as Damasio (2004) and
Siegel (2009) do not address TRG, their contributions on neuroplasticity, mind—body
integration and affective reorganisation offer a useful theoretical framework for
understanding how emotional reprocessing processes — similar to those mobilised by
TRG — may favour the creation of new neural connections and the emergence of more
adaptive responses. Similarly, Porges’ (2011) polyvagal theory, although not referring to
the technique, helps contextualise how interventions that promote inner safety and self-
regulation may impact the autonomic nervous system, expanding relational capacity and
supporting states of greater physiological balance. This set of perspectives does not
explain TRG, but provides a conceptual horizon that helps situate, in an exploratory way,

some of the clinical phenomena observed in emotional reprocessing practices.

Regarding energetic dimensions, works such as that of Pristed (2019), dedicated
to understanding subtle fields and the vibrational organisation of the body, do not
describe TRG, but offer useful references for interpreting certain clinical reports in which
clients mention sensations of relief, “cleansing” or increased energetic circulation
following emotional reprocessing. From this framework, it becomes possible to consider
— still at a conceptual level — that interventions such as TRG may, in some cases,
mobilise densified contents and favour subjective states of greater vibrational coherence.
This remains a theoretical possibility, open to dialogue between clinical practice,

experience and future research.

At the emotional level, TRG exerts some of its most evident effects: it reorganises
affective patterns, restructures deep impressions and restores to the individual the
capacity to feel with presence, without collapse or dissociation. Repressed or frozen

emotions become accessible and integrable, fostering states of greater clarity, lightness

Santos, R. P. Corpo-universo e Terapia de Reprocessamento Generativo: Caminhos para a Integragdo
Multidimensional do Ser Humano. Mentalis, 2(4), 75-116, 2025.



Mentalis, 2(4), 75-116, 2025.

and inner freedom. Recent studies point to significant remission of symptoms such as
anxiety, depression, phobias, low self-esteem and suicidal ideation after consistent

cycles of sessions (Oliveira et al., 2024).

At the mental level, some clinical reports indicate that processes of inner
clarification and cognitive reorganisation may emerge throughout therapeutic work with
TRG. These movements, when observed, conceptually dialogue with perspectives such
as those of Wilber (2000) and Steiner (2006), which discuss the integration between
reason, intuition and broader layers of consciousness. Although these authors do not
refer to TRG, their proposals offer a fertile interpretative horizon for thinking about how
certain therapeutic practices — by promoting greater emotional and sensory coherence
— may open space for broader cognitive reorganisations. Thus, the articulation between
these references functions here as theoretical support for understanding subjective
transformations described in some clinical processes, without implying direct

correspondence between the approaches.

Finally, regarding the spiritual body, different integrative approaches suggest that
when the physical, emotional and mental dimensions reorganise more harmoniously,
states of silent presence, intuitive expansion and deepening of existential meaning may
emerge. Such experiences, described by authors such as Wilber (2000) and Pristed
(2019) in their reflections on unity, consciousness and inner orientation, offer a useful
reference for considering how therapeutic processes that promote internal coherence
may create conditions for subjective experiences of this nature. From this perspective,
spirituality is not understood as an escape from the world, but as a deepening of self-
experience — a refinement of inner listening that enables access to subtler meanings
and to a mode of consciousness perceived as being in dialogue with less visible

dimensions of human experience.

It is within this horizon that TRG may be situated: not as a guarantee of spiritual
effects, but as a clinical practice which, by favouring emotional, cognitive and energetic
reorganisations, may create inner conditions for experiences of greater integration and
meaning to become possible. This reading remains within the field of interpretative
hypotheses, aligned with models that understand the human being as a multidimensional
tapestry and recognise the complexity of the subjective processes involved in therapeutic
transformation. From this perspective, TRG presents itself as a potential pathway for
reconnecting with essence — a gesture of return to that which, in each person, remains

silent, deep and alive.

Santos, R. P. Corpo-universo e Terapia de Reprocessamento Generativo: Caminhos para a Integragdo
Multidimensional do Ser Humano. Mentalis, 2(4), 75-116, 2025.



Mentalis, 2(4), 75-116, 2025.

Thus, TRG may be understood not only as a clinical methodology, but as a potential
pathway of multidimensional integration. It is a therapeutic technology that, by acting
simultaneously on processes of memory, body, energy and consciousness, may
contribute to the individual’s recovery of a more coherent vital rhythm — biological,
emotional, mental and spiritual — opening space for modes of existence lived with

greater authenticity, presence and depth.

This understanding reinforces the central thesis of this article: integral care
requires recognising the human being as a living totality — a field of forces, memories,
energy and consciousness in constant movement. From this perspective, interventions
such as TRG may be considered possible pathways for fostering a reconnection with this
inner unity, insofar as they articulate emotional, bodily, cognitive and energetic processes

within a single dynamic of reorganisation.

From this expanded perspective, it becomes possible to conceive TRG as a
therapeutic technology with multidimensional potential, capable of dialoguing with
different layers of existence — body, emotion, mind, energy and spirituality — and of
articulating them, in certain contexts, within an integrated movement of inner
transformation. TRG may be interpreted as the embodiment of this sensorial-conceptual
gesture that thinks with the body and reorganises through consciousness, revealing, in
the very act of feeling, a pathway of openness and change. As Silva (2020, p. 17) states,
“Nothing that is written, spoken, danced or experienced is distant from or dissociated
from sensori-motor experiences and conceptual elaborations together. It is a sensorial—
conceptual act, the living of the concept in the body.” In light of this reflection, TRG may
be seen as an expression of this same principle: a process in which feeling,
understanding and integrating cease to operate as separate spheres and become a
continuous movement of presence, coherence and maturation of being — a movement
that broadens the horizon for thinking about integral care and the profound dimensions

of human development.

IV. FINAL CONSIDERATIONS

The analysis proposed in this article has shown that understanding the human
being from a multidimensional perspective — involving physical, etheric, emotional,
mental and spiritual dimensions — significantly broadens the field of reflection on integral
care. Such an approach allows for the integration of contributions from neuroscience,

Santos, R. P. Corpo-universo e Terapia de Reprocessamento Generativo: Caminhos para a Integragdo
Multidimensional do Ser Humano. Mentalis, 2(4), 75-116, 2025.



Mentalis, 2(4), 75-116, 2025.

integrative psychology and epistemologies of the sensitive, offering a more
comprehensive framework for thinking about health, subjectivity and human

development.

Within this context, Generative Reprocessing Therapy (TRG) was analysed as a
clinical approach which, although traditionally situated within the emotional field,
presents potential for fostering internal reorganisations that dialogue with different layers
of human experience. The available scientific literature, combined with clinical
observations discussed in this work, suggests that TRG may contribute to integrative
processes involving body, emotion, cognition, energy and existential meaning — without,
however, assuming universal effects or definitive conclusions. This is a promising field

that requires ongoing and methodologically robust empirical investigation.

In summary, this article sought to demonstrate that therapeutic practices which
value the body as a place of expression and transformation can play a relevant role in
emotional education and health care. Recognising the human being as a dynamic totality
implies considering not only symptoms and functions, but also experiences, meanings

and processes of internal integration.

It is hoped that this reflection will contribute to expanding dialogue between
science, clinical practice and integrative approaches, fostering a more complex and

humanised understanding of healing and development processes.

May this body-writing serve as a gesture of openness.
Like one who dances with life, knowing that to dance is to listen.
Like one who walks with the invisible, sensing that something greater also walks with

us.

REFERENCIAS BIBLIOGRAFICAS/REFERENCES

Alberts, B., Johnson, A., Lewis, J., Raff, M., Roberts, K., & Walter, P. (2010). Biologia

molecular da célula (5.2 ed.). Artmed.

Assagioli, R. (2008). Psychosynthesis: A psychology of the spirit. Theosophical
Publishing House.

Bittencourt, L., & Setenta, J. (2005). Corpo e cultura: Linguagens e sentidos. EDUFBA.

Santos, R. P. Corpo-universo e Terapia de Reprocessamento Generativo: Caminhos para a Integragdo
Multidimensional do Ser Humano. Mentalis, 2(4), 75-116, 2025.



Mentalis, 2(4), 75-116, 2025.

Capra, F. (1996). O ponto de mutagdo: A ciéncia, a sociedade e a cultura emergente.
Cultrix.

Capra, F. (2006). A teia da vida: Uma nova compreenséo cientifica dos sistemas vivos
(11.2 ed.). Cultrix.

Chopra, D. (2001). Saude perfeita: A cura pela medicina ayurvédica . Rocco.
Damasio, A. R. (1994). Descartes’ error: Emotion, reason and the human brain. Putnam.

Damasio, A. R. (2004). Em busca de Espinosa: Prazer e dor na ciéncia dos sentimentos.

Companhia das Letras.

Davidson, R. J., & Begley, S. (2012). The emotional life of your brain. Hudson Street

Press.

Davidson, R. J., Kabat-Zinn, J., Schumacher, J., Rosenkranz, M., Muller, D., Santorelli,
S. F., & Sheridan, J. F. (2003). Alterations in brain and immune function produced
by mindfulness meditation. Psychosomatic Medicine, 65(4), 564-570.
https://doi.org/10.1097/01.PSY.0000077505.67574.E3

Dispenza, J. (2017). Breaking the habit of being yourself: How to lose your mind and

create a new one. Hay House.

Fogel, A. (2009). Body sense: The science and practice of embodied self-awareness. W.

W. Norton & Company.

Fosha, D. (2000). The transforming power of affect: A model for accelerated change.

Basic Books.
Foucault, M. (1979). Vigiar e punir: Nascimento da prisdo. Vozes.

Gendlin, E. T. (1978). Focusing: How to gain direct access to your body’s knowledge.

Bantam Books.

Gendlin, E. T. (1996). Focusing-oriented psychotherapy: A manual of the experiential

method. Guilford Press.

Goswami, A. (2000). O universo autoconsciente: Como a consciéncia cria 0 mundo

material. Cultrix.

Immordino-Yang, M. H. (2015). Emotions, learning, and the brain: Exploring the

educational implications of affective neuroscience. W. W. Norton & Company.

Santos, R. P. Corpo-universo e Terapia de Reprocessamento Generativo: Caminhos para a Integragdo
Multidimensional do Ser Humano. Mentalis, 2(4), 75-116, 2025.



Mentalis, 2(4), 75-116, 2025.

Josipovic, Z. (2020). Nondual awareness and minimal phenomenal experience. Frontiers
in Psychology, 11, Article 2087. https://doi.org/10.3389/fpsyg.2020.02087

Jung, C. G. (1964). O homem e seus simbolos. Nova Fronteira.
Jung, C. G. (1988). Aion: Estudos sobre o simbolismo do si-mesmo. Vozes.
Lad, V. (2001). Ayurveda: The science of self-healing. Lotus Press.

Laszlo, E. (2004). Science and the Akashic field: An integral theory of everything. Inner

Traditions.
Levine, P. A. (1997). Waking the tiger: Healing trauma. North Atlantic Books.

Lipton, B. (2021). The biology of belief: Unleashing the power of consciousness, matter

& miracles (Revised. ed.). Hay House.

McCraty, R., Atkinson, M., & Bradley, R. T. (2015a). Science of the heart (2nd ed.).
HeartMath Institute.

McCraty, R., Atkinson, M., Tomasino, D., & Bradley, R. T. (2015b). The coherent heart:
Heart—brain interactions, psychophysiological coherence, and emerging areas of

intuition research. HeartMath Institute.
Merleau-Ponty, M. (1994). Fenomenologia da percep¢do. Martins Fontes.
Newberg, A., & Waldman, M. R. (2010). How God changes your brain. Ballantine Books.

Oliveira, S. R. L., Lima-Verde, J. B., & Santos, J. S. (2024). A Terapia de
Reprocessamento Generativo (TRG): Uma abordagem natural e adaptativa para

o tratamento em saiude mental. Mentalis, 1(1), 1-27.

Pereira, A. G., Lima-Verde, J. B., & dos Santos, J. S. (2024). Exploring fibromyalgia:
Insights from generative reprocessing therapy (TRG) for a comprehensive
understanding of treatment and management. Journal of Neurology & Stroke,
14(1), 12-15. https://doi.org/10.15406/jnsk.2024.14.00573

Porges, S. W. (2011). The polyvagal theory: Neurophysiological foundations of emotions,

attachment, communication, and self-requlation. W. W. Norton & Company.
Powell, A. E. (2002). The etheric double. Quest Books.

Pristed, I. (2019). Caminhos entre o invisivel e o visivel: O pequeno livro do healing (1.2

ed.). Logos Centro Internacional de Desenvolvimento Humano.

Santos, R. P. Corpo-universo e Terapia de Reprocessamento Generativo: Caminhos para a Integragdo
Multidimensional do Ser Humano. Mentalis, 2(4), 75-116, 2025.


https://doi.org/10.3389/fpsyg.2020.02087
https://doi.org/10.15406/jnsk.2024.14.00573

Mentalis, 2(4), 75-116, 2025.

Rengel, L. P. (2007). Corponectividade: Comunicag&o por procedimento metaforico nas
midias e na educacéo [Tese de doutoramento, Pontificia Universidade Catdlica de
Sao Paulo]. https://tede2.pucsp.br/handle/4933

Santos, A. J. G. (2008). Terreiro Mokambo: Espacgo de aprendizagem e memoria do
legado banto no Brasil. Dissertacdo de mestrado, Universidade do Estado da
Bahia.

Schlitz, M. M., Vieten, C., & Amorok, T. (2007). Living deeply: The art and science of

transformation in everyday life. New Harbinger Publications.
Schore, A. N. (2019). Right brain psychotherapy. W. W. Norton.

Siegel, D. J. (2009). The mindful brain: Reflection and attunement in the cultivation of

well-being. W. W. Norton & Company.

Siegel, D. J. (2010). The mindful therapist: A clinician’s guide to mindsight and neural
integration. W. W. Norton & Company.

Silva, B. de J. (2020). Opaxord, Ofa e Oxé: Legado, narrativas de dancas de Mestre

King e Jorge Silva [Dissertacao de mestrado, Universidade Federal da Bahia].

Steiner, R. (2006). Theosophy: An introduction to the supersensible knowledge of the

world and the destination of man (Reprint ed.). Anthroposophic Press.
Tyson, N. D. (2017). Astrofisica para apressados. Planeta do Brasil.

Trovao, J. S. (2020). Estudando “O Livro dos Médiuns” — Pensamento e mediunidade
[Video]. YouTube. Abre o} video:
https://www.youtube.com/watch?v=ezZWv8grbNBY

Ubaldi, P. (1996). A grande sintese. Pensamento.

Van der Kolk, B. A. (2014). The body keeps the score: Brain, mind, and body in the

healing of trauma. Viking.

Varela, F., Thompson, E., & Rosch, E. (2017). The embodied mind: Cognitive science

and human experience (Revised ed.). MIT Press.

Wilber, K. (2000). A theory of everything: An integral vision for business, politics, science

and spirituality. Shambhala.

Xavier, F. C. (2006). Entre a terra e o céu (Espirito André Luiz). Federacéo Espirita

Brasileira.

Santos, R. P. Corpo-universo e Terapia de Reprocessamento Generativo: Caminhos para a Integragdo
Multidimensional do Ser Humano. Mentalis, 2(4), 75-116, 2025.


https://tede2.pucsp.br/handle/4933
https://www.youtube.com/watch?v=ezWv8grbNBY

